
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOSSIER DE PRENSA 

 

 

EXPOSICIÓN 

 

RYSZARD 
KAPUŚCIŃSKI 
El ocaso del imperio  ---------- 

Sala Municipal de Exposiciones del Teatro Calderón, 
C/ Leopoldo Cano, s/n 

Del 25 de junio al 21 de julio de 2013. 
---------- 

                             



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 
 
 
 

 
EXPOSICIÓN:        RYSZARD KAPUŚCIŃSKI 
                               El ocaso del imperio 
 
 
INAUGURACIÓN: Día 25 de junio de 2013 
 
 
LUGAR: Sala Municipal de Exposiciones  

del Teatro Calderón 
 C/ Leopoldo Cano, s/n 
 VALLADOLID 
 
 
FECHAS: Del 25 de junio al 21 de julio de 2013 
 
 
HORARIO: De martes a sábados, de 12,00 a 14,00 

horas y de 18,30 a 21,30 horas. 
 Domingos, de 12,00 a 14,00 horas. 
 Lunes y festivos, cerrado 
 
 
INFORMACIÓN: Museos y Exposiciones 

Fundación Municipal de Cultura 
 Ayuntamiento de Valladolid 
 Tfno.- 983-426246 
 Fax.- 983-426254 

www.fmcva.org 
 Correo electrónico: exposiciones@fmcva.org 
 

 

 

 

 

 

 

 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EXPOSICIÓN 
 
 
 
COMISARIA 
KAROLINA WOJCIECHOWSKA 
 
COORDINADORA DE LA EXPOSICIÓN EN ESPAÑA 
IZABELLA JAGIELLO 
INSTITUTO POLACO DE CULTURA 
 
COORDINACIÓN DE LA EXPOSICIÓN EN LA SALA  
MUNICIPAL DE EXPOSICIONES DEL TEATRO CALDERÓN 
JUAN GONZÁLEZ-POSADA M. 
 
DOSSIER DE PRENSA 
MUSEOS Y EXPOSICIONES.  
FUNDACIÓN MUNICIPAL DE CULTURA.  
AYUNTAMIENTO DE VALLADOLID 

 
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

AGRADECIMIENTOS 
ALICJA KAPUŚCIŃSKA Y LA FUNDACIÓN RYSZARD KAPUŚCIŃSKI-HERODOT 

 
 

 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
“Cuando decidí dar la vuelta al país, la perestroika se encontraba en 

pleno auge, dando comienzo a la última etapa de la decadencia de la 
URSS”. 

 
 
“Recorrí más de sesenta mil kilómetros, atravesando la Unión Soviética 

desde Brest a Magadán y desde el círculo polar hasta la frontera con 
Irán y Afganistán; visité todas y cada una de las repúblicas de la Unión. 
Viví inviernos muy crudos y veranos calurosos, condiciones en las que la 
mera supervivencia física representaba un problema. En algunas 
ocasiones estuve a punto de hundirme y retornaba a mi país,  aunque 
luego volvía a reanudar el viaje”. 

 
 
“Mi objetivo era observar ese imperio en fase de crisis y 

descomposición en su totalidad. El libro que me había propuesto exigía 
que me formase una idea lo más global posible; pretendía reflejar ese 
momento de crisis, pero no desde un único punto de vista, sino en toda 
su enorme dimensión geográfica y cultural”. 

 
 
“Mi viaje por la ex Unión Soviética llevaba implícita, en cierta manera, 

una polémica con esta representación de la sociedad, superficial, 
politizada e inmediata. Quería demostrar que el mundo real, habitado 
por el noventa por ciento de los habitantes del imperio, es totalmente 
distinto: no se transforma tan deprisa, tiene sus constantes, entre las 
cuales destaca la profunda pobreza de la sociedad rusa” 

 
 
“Mi viaje fue en realidad una persecución de la historia fugitiva”. 
 
 
“Cada fotografía es un recuerdo, y a la vez no hay nada que nos haga 

más conscientes de la fragilidad del tiempo, de su naturaleza 
perecedera y efímera, que la fotografía”. 

 
 
 
 
Ryszard Kapuściński 
 
 
 
 
 
 

 
 



 
 
 
 

La Fundación Municipal de Cultura del Ayuntamiento de Valladolid, 
el Instituto Polaco de Cultura, la Casa del Lector y el Norte de Castilla 
nos acercan a las fotografías de Ryszard Kapuściński con la 
exposición titulada “El ocaso del Imperio”. Estas fotografías fueron 
encontradas hace unos anos en el archivo privado del famoso 
reportero. 

Datan del periodo 1989-1991, cuando el autor recorrió las 
republicas de la ex Union Sovietica. 

Ryszard Kapuściński tenía el proyecto de organizar una exposición 
con las fotografías procedentes de aquellos viajes: selecciono 
personalmente las fotografías y los encuadres, y a continuación 
guardo los negativos en sobres marrones, donde permanecieron 
durante varios anos. La primera vez que se expuso, en la Galeria 
Nacional de Arte “Zachęta”, en Varsovia, mostró las imágenes 
seleccionadas por la coordinadora del archivo fotográfico de Ryszard 
Kapuściński, Izabela Wojciechowska (1954-2010), quien incorporo a la 
selección inicial fotografías procedentes del viaje realizado por 
Kapuściński (1979), tras cuarenta anos de ausencia, a su Pińsk natal. 

Gracias a esta incorporación, el viaje fotográfico por aquellas 
regiones adquiere una dimensión personal. La exposición fue 
también el ultimo evento gestado, con exquisito cuidado, por esta 
redactora jefe de la Agencia Fotográfica PAP, sin duda una de las 
mejores editoras graficas del pais. 

  
El archivo fotográfico de Ryszard Kapuściński consta de casi diez 

mil imágenes, y posiblemente constituya una pequeña parte de su 
obra fotográfica: la que se ha salvado. Si bien en este archivo 
predominan las instantáneas de África, continente en el que se 
habían centrado las anteriores exposiciones, el carácter singular de 
“El ocaso del Imperio” se debe precisamente a su contenido. El 
paisaje y la temática de estas fotografías difiere de las presentadas 
en ocasiones anteriores: la única frontera geográfica que el autor 
cruzo en los viajes recogidos en esta exposición fue la del imperio 
vecino. Un mundo aparentemente mucho mas cercano, pero no por 
ello menos extraño… 

La exposición se ha presentado en el Castillo de Lublin, en la 
Universidad de Silesia y en el Museo Nacional en Wrocław, y viajo 
prácticamente por toda Polonia, exponiendose en otras ciudades 
como Chełm, Pawłow, Siennica Rożana, Konin, Supraśl, Lębork o 
Płock. 

La exposición que se presenta en Valladolid esta compuesta de 36 
fotografías cuidadosamente seleccionadas. Las imágenes dan fe, 
tanto del talento de reportero grafico, como de la calidad artistica del 
autor. Hay entre ellas fotografías dedicadas al acontecimiento 
histórico que supuso el fallido “golpe de agosto”, perpetrado en 
Moscú, asi como diversas instantáneas del viaje que llevo al autor a 
través del Imperio ruso. 

Los paisajes con casas y cementerios se complementan con 
retratos humanos. 

Valladolid es segunda destino internacional de esta exposición. 

 
 

 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

EL OCASO DEL IMPERIO 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Las fotografías de Ryszard Kapuściński que integran la exposición 

titulada “El ocaso del Imperio”, fueron encontradas hace unos años en 
el archivo privado del famoso reportero. Datan del período 1989-
1991, cuando el autor recorrió las repúblicas de la ex Unión 
Soviética. Ryszard Kapuściński tenía el proyecto de organizar una 
exposición con las fotografías procedentes de aquellos viajes: 
selección ó personalmente las fotografías y los encuadres, y a 
continuación guardó los negativos en sobres marrones, donde 
permanecieron durante varios años. 

Su primera exposición, inaugurada el 17 de diciembre de 2010 en 
la Galería Nacional de Arte “Zachęta”, en Varsovia, mostró 50 de entre 
los varios centenares de fotografías tomadas en la antigua URSS, en 
formato 100 x 70 cm. Las imágenes fueron seleccionadas por la 
coordinadora del archivo fotográfico de Ryszard Kapuściński, Izabela 
Wojciechowska (1954-2010), quien incorporó a la selección inicial 
fotografías procedentes del viaje realizado por Kapuściński(1979),tras 
cuarenta años de ausencia, a su Pińsk natal. Gracias a esta 
incorporación, el viaje fotográfico por aquellas regiones adquiere una 
dimensión personal. La exposición fue también el último evento 
gestado, con exquisito cuidado, por esta redactora jefe de la Agencia 
Fotográfica PAP, sin duda una de las mejores editoras gráficas del 
país. 

El archivo fotográfico de Ryszard Kapuściński consta de casi diez 
mil imágenes, y posiblemente constituya una pequeña parte de su 
obra fotográfica: la que se ha salvado. Si bien en este archivo 
predominan las instantáneas de África, continente en el que se 
habían centrado las anteriores exposiciones, el carácter singular de 
“El ocaso del Imperio” se debe precisamente a su contenido. El 
paisaje y la temática de estas fotografías difiere de las presentadas 
en ocasiones anteriores: la única frontera geográfica que el autor 
cruzó en los viajes recogidos en esta exposición fue la del imperio 
vecino. Un mundo aparentemente mucho más cercano, pero no por 
ello menos extraño… 

La exposición se ha presentado en el Castillo de Lublin, en la 
Universidad de Silesiay en el Museo Nacional en Wrocław, aunque una 
versión reducida de ésta viajó prácticamente por toda Polonia, 
exponiéndose en otras ciudades como Chełm, Pawłów, Siennica 
Różana, Konin, Supraśl, Lębork o Płock. 

La exposición que se presenta en Valladolid es esta versión 
reducida, compuesta de 36 fotografías cuidadosamente 
seleccionadas de entre las 50 que forman la muestra original, 
expuesta en Varsovia. Las imágenes dan fe, tanto del talento de 
reportero gráfico, como de la calidad artística del autor. Hay entre 
ellas fotografías dedicadas al acontecimiento histórico que supuso el 
fallido "golpe de agosto", perpetrado en Moscú, así como diversas 
instantáneas del viaje que llevó al autor a través del Imperio ruso.  
Los paisajes con casas y cementerios se complementan con retratos 
humanos. 

Valladolid es el segundo destino internacional de esta exposición. 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

EL REPORTAJE Y  
LA PERMANENCIA 
Conversación con  

RYSZARD KAPUŚCIŃSKI 



 
 
Wojciech Górecki: Hace tres años confesó a la revista “Bestseller”: 

“La Unión Soviética siempre ha sido un gran tema de conversación; 
para nosotros, los polacos, tal vez uno de los principales. Para mí, 
Rusia constituye también un tema personal. Nací en Pińsk, en la 
región de Polesie y a principios de los años setenta viajé por toda 
Georgia, Armenia y Azerbaiyán, periplo que reflejé en el libro titulado 
Kirgiz schodzi z konia [El kirguiso desmonta del caballo]. A mediados 
de octubre de 1989 volví a hacer las maletas para regresar allí”. 
Aquel viaje duró más de un año y fructificó con la publicación de 
Imperio. ¿Cuáles fueron sus motivos y cómo se gestó una empresa de 
tanta envergadura? 

 
Ryszard Kapuściński: Cuando decidí dar la vuelta al país, la 

perestroika se encontraba en pleno auge, dando comienzo a la última 
etapa de la decadencia de la URSS. La revista Inostrannaja Litieratura 
acababa de publicar El Emperador, de modo que contaba con fondos 
para el viaje. La preparación de mi gira por las diferentes repúblicas y 
provincias supuso una importante operación estratégica que 
consumió una cantidad ingente de mi tiempo, energía y fuerzas. 
Contaba además con el apoyo de todo un equipo de amigos que se 
encargaron de conseguir  los billetes, los hoteles y las provisiones. 
Sin ellos, no habría logrado gran cosa: basta con decir que la 
organización de un viaje de estas características, en las condiciones 
de aquella época, podría dar para un libro aparte. Recorrí más de 
sesenta mil kilómetros, atravesando la Unión Soviética desde Brest a 
Magadán y desde el círculo polar hasta la frontera con Irán y 
Afganistán; visité todas y cada una de las repúblicas de la Unión. Viví 
inviernos muy crudos y veranos calurosos, condiciones en las que la 
mera supervivencia física representaba un problema. En algunas 
ocasiones estuve a punto de hundirme y retornaba a mi país,  aunque 
luego volvía a reanudar el viaje. 

 
Wojciech Górecki: Afirma que “hablar de Rusia resulta más fácil en 

la medida en que se atribuya a este término un sentido abstracto”. 
¿Cómo definiría Rusia desde la perspectiva de su viaje? 

 
Ryszard Kapuściński: En el sentido histórico, Rusia constituye una 

formación muy particular, con numerosos elementos de indefinición. 
Podríamos decir que Rusia encarna la “indefinición” de Heisenberg. 
¿Dónde están las fronteras de Rusia? ¡No se sabe! Conocemos las 
fronteras de la Federación Rusa, pero ésta comprende otros estados, 
además de Rusia. ¿Y quién es ruso? ¡Tampoco está claro! En la 
antigua URSS viven  millones de personas que tienen serias 
dificultades para definir su nacionalidad pues tienen, pongamos,  
padre tártaro, madre rusa y abuela kazaja, con una tía uzbeca y un 
tío ucraniano. 

Rusia ha sido potencia colonizadora, con la diferencia de que sus 
colonias no se encontraban en ultramar, sino que habían sido 
anexionadas al territorio ruso. Por otra parte, Rusia ha sido un país 
fuertemente colonizado, ya que en la época anterior a la Primera 
Guerra Mundial perteneció en gran parte al capital extranjero. 
Posteriormente,  a pesar de desempeñar la función de “metrópoli”, 
Rusia conservó la estructura propia de un territorio conquistado, 
exportando materias primas y desarrollando en muchos aspectos una 
dependencia de sus propias colonias-repúblicas. 

Boris Yeltsin suele ser considerado el primer presidente de Rusia 
elegido democráticamente. No obstante, los periodistas rusos me 
hicieron ver que nunca fue elegido presidente de Rusia, sino de la 
Federación Rusa dentro del marco de la URSS. Por tanto, fue elegido 
presidente de una estructura inexistente, porque no existe ya la 
Federación Rusa dentro de la URSS, dado que la URSS ha 
desaparecido. De modo que, una vez más, estamos ante una 
indefinición. 

 
Wojciech Górecki: En diversas entrevistas se le ha preguntado si el 

hecho de haber alcanzado una alta cotización en el mercado literario, 
haber ganado premios y haber sido traducido a otros idiomas no 
supone una carga a la hora de escribir nuevos libros. Usted ha 



respondido que no, porque delante de una hoja de papel en blanco 
siempre se siente debutante. Sin embargo, yo quisiera preguntarle 
por otro tipo de cargas: ¿qué es lo que sentía mientras estaba 
describiendo un espacio de veintidós millones de kilómetros 
cuadrados, que estaba en el foco de atención de la opinión pública 
mundial? 

 
Ryszard Kapuściński: Durante todo ese tiempo sabía que estaba 

tratando una materia realmente importante, midiéndome con un gran 
tema, y esta convicción me ayudaba a movilizar todas mis fuerzas. 
Según reza el refrán: preso por mil, preso por mil quinientos. Sabía 
que podría fracasar, este riesgo estaba implícito en mi intento, pero 
aun así, quería intentarlo. Salvo breves períodos en los que dudé de 
mi capacidad para escribir este libro, las dificultades con las que me 
encontré me animaron a recoger el guante. 

Por otra parte, Gazeta Wyborcza me prestó un importante apoyo 
para que Imperio viera la luz. Tomek Burski me ofreció la publicación 
del libro por entregas en el periódico, siempre que pudiera 
garantizarles un fragmento semanalmente, para su edición de los 
sábados. En el momento de cerrar el trato no tenía ni una sola página 
escrita pero, consciente de que no podía fallar, sano o enfermo, 
escribí sistemáticamente. 

De este modo, Imperio iba avanzando semana tras semana: todos 
los martes acudía a la redacción para entregar un nuevo capítulo. Me 
estimulaba recordar que había un espacio en blanco reservado para 
mi texto en Gazeta Wyborcza. Por otra parte, mi compromiso con el 
periódico me ayudó a declinar otras ofertas, que recibía 
continuamente de diversas fuentes. Las rechazaba con la conciencia 
tranquila: no tengo tiempo, estoy escribiendo. 

Todos mis libros han sido escritos por entregas –así se gestaron El 
Emperador, Sha: o la desmesura del poder o Un día más con vida– ; 
es un sistema de trabajo que me agrada. En realidad podría 
calificarme a mí mismo como escritor por entregas o reportero por 
entregas. 

 
Wojciech Górecki: ¿Cuáles fueron sus principales dificultades a la 

hora de escribir El Imperio? 
 
Ryszard Kapuściński: La primera fue la enorme amplitud de la 

materia, difícil de abarcar. La segunda se debió a que ese coloso 
entró de repente en una brusca descomposición: las 
transformaciones estaban sucediéndose con gran rapidez. La tercera 
dificultad consistió en superar el estereotipo que nos hace 
contemplar la URSS o Rusia desde la perspectiva de Moscú. 

Mi objetivo era observar ese imperio en fase de crisis y 
descomposición en su totalidad. El libro que me había propuesto 
exigía que me formase una idea lo más global posible; pretendía 
reflejar ese momento de crisis, pero no desde un único punto de 
vista, sino en toda su enorme dimensión geográfica y cultural. 

Mientras escribía Imperio me preguntaba hasta qué punto son 
eficaces nuestras técnicas a la hora reflejar ese violento torrente de 
historia que lo transforma todo a su paso. Y en qué medida nosotros 
mismos, inmersos en este torrente, somos capaces de abarcar todo 
su movimiento, de abordar un esfuerzo de síntesis. 

 
Wojciech Górecki: ¿Cuál es su diagnóstico? 
 
Ryszard Kapuściński: No tengo ninguno. No lo sé. En estos 

momentos ésta es precisamente mi gran pregunta, el gran problema 
que tengo por resolver. En la fase de creación del libro –además de 
resolver las dificultades habituales de la escritura, tales como la 
estructura o el idioma–tuve que bregar también  con la historia en 
continuo movimiento, siempre huyendo y escapándose de mis 
manos. Mi viaje por la ex Unión Soviética fue en realidad una 
persecución de la historia fugitiva. 

 
Wojciech Górecki: En el segundo tomo de Lapidarium, todavía 

inédito, escribió: “La oportunidad que se abre ante la literatura (en 
este reportaje) consiste en descender a las profundidades. El 
objetivo, la cámara y la imagen se han adueñando de la superficie. 



Excavar, horadar, descubrir las sucesivas capas: es a lo que nos 
debemos dedicar. Sin embargo, no disponemos de tiempo suficiente, 
obligados a rastrear los acontecimientos, bordeando un volcán en 
erupción, por un camino de fuego”. ¿Cómo se compagina el “rastreo 
de los acontecimientos” con el “descenso a las profundidades”? 

 
Ryszard Kapuściński: Creo que deberían coexistir dos modalidades 

de reportaje. La primera, basada en una información actual, en las 
noticias diarias, tendría por objetivo describir la superficie de la 
historia que observamos con nuestros propios ojos. De este tipo de 
reportaje se continuarán nutriendo, en una medida mayoritaria, los 
medios de comunicación, dado que, desde la perspectiva de un lector 
medio, la realidad ambiente y el devenir de la historia se manifiestan 
a través de hechos aislados, que éste registra sin saber relacionarlos. 

La segunda modalidad de reportaje debería generar una reflexión a 
partir de este torrente de hechos, descubrir una lógica en lo 
aparentemente ilógico y ciertos principios en lo que parece ser 
anarquía y caos. 

En un sentido más amplio, el propósito de abarcar y ordenar la 
realidad circundante es una tarea de la mente, y ese reportaje más 
profundo y reflexivo nace precisamente de ese propósito. La práctica 
de una escritura de estas características nos permitiría ayudar al 
lector, al proponerle, por un lado, una explicación de los sucesos de 
la actualidad y, por otro, un pronóstico del futuro. La comprensión de 
la realidad nos proporciona una mayor seguridad, estabilidad 
psicológica y autoconfianza. 

Creo que el problema se reduce en la práctica a la capacidad y el 
potencial de nuestra imaginación. No siempre nos damos cuenta de 
que la imaginación humana está en realidad sujeta a ciertas 
limitaciones históricas, y que cada época histórica lleva implícita una 
variedad determinada de imaginación. La imaginación de la Edad 
Media creó las catedrales, que hoy no podríamos concebir: nuestra 
imaginación actual no sería capaz de volver a inventar las catedrales 
de Rheims, Colonia o Milán. 

Actualmente tenemos la sensación de inicio de una nueva época 
histórica y, sin embargo, nuestra imaginación se ha quedado atrás, 
porque, en tanto que producto de los siglos pasados, está 
acostumbrada a un mundo mucho más lento. Su configuración 
definitiva procede de mediados del siglo XX, una época de divisiones 
claras y de una realidad bipolar –con su Oriente y Occidente, su 
comunismo y democracia– que ya se ha extinguido. Hoy, todo se ha 
vuelto mucho más complejo e intrincado. Consecuentemente, nuestra 
imaginación no consigue aprehender este nuevo orden mundial, no 
logra domesticarlo, y esta situación nos genera la sensación de 
desconcierto y extravío en este mundo que nos rodea, en el que no 
sabemos movernos. 

Por este motivo, creo que las personas que se proponen 
comprender este nuevo mundo, ahondar en él y describirlo, deben 
abordar un continuo esfuerzo de síntesis, una imparable búsqueda 
de nuevos sentidos y nuevos órdenes. Imperio representa 
precisamente un intento de cumplir con esta misión, que emprendí 
aceptando el riesgo de fracaso, de no estar a la altura del reto. La 
pregunta es si existe alguien que sí esté a su altura... 

 
Wojciech Górecki: ¿En qué momentos ha acusado especialmente 

esta sensación de desconcierto? 
 
Ryszard Kapuściński: La he acusado continuamente. Mientras 

escribía Imperio, no dejaba de sentir que el material se me estaba 
escapando. La literatura lo tiene más fácil para describir lo estable; 
de hecho, la gran literatura siempre se ha dedicado a la 
representación de las sociedades estables. Pongamos por ejemplo 
Los Buddenbrook, de Thomas Mann: una casa, donde reinan unas 
costumbres determinadas y las relaciones entre los protagonistas son 
transparentes. Aquí no puede suceder nada extraordinario, no hay 
lugar para sorpresas. El autor se sienta a la mesa para reflejar paso a 
paso acerca de este mundo burgués, ordenado y jerárquico. 

El que describe la contemporaneidad, por el contrario, parece que 
tuviera que tratar con un manicomio en el que los pacientes acaban 
de sublevarse, se ha declarado un incendio, el sótano se inunda y la 



situación cambia por momentos. Por eso resulta tan difícil describir la 
actualidad, aunque, por otra parte, desde la perspectiva del autor 
implica también un mayor atractivo y un mayor reto. Por supuesto, 
podríamos definir el problema como imaginario, concluyendo que 
nuestra época no es distinta de las anteriores, que también vieron 
nacer y caer imperios; también podríamos abandonar la reflexión 
sobre este tema, dedicándonos a las facetas laterales de la realidad. 
Estoy convencido sin embargo, que un intento de captar el inicio de 
esta nueva etapa del desarrollo de la humanidad, de demostrar la 
existencia de tal fenómeno y de describirlo, constituye una tarea 
importante y fascinante, a la que vale la pena dedicarse. El problema 
es saber cómo. 

 
Wojciech Górecki: Si –según afirma– nuestra imaginación no se 

adecua a la contemporaneidad, ¿tal vez tampoco se adecuan a ella 
nuestras formas de escritura? Puede que los hombres de letras 
contemporáneos no hayan construido todavía las herramientas 
apropiadas, y los esfuerzos por describir la nueva realidad con las 
viejas herramientas recuerden los intentos de observar un átomo a 
través de una lente de aumento. 

 
Ryszard Kapuściński: ¡Exactamente! Esto es precisamente lo 

fascinante. Enfrentar este problema resulta muy tentador. Debemos 
buscar nuevas herramientas. 

 
Wojciech Górecki: En mi opinión una de estas herramientas podría 

ser la “larga permanencia histórica”. El término fue sugerido por los 
historiadores franceses del grupo de los Annales, que rechazaban la 
“historia de los acontecimientos”, negando la división de la historia 
en política, social, económica o cultural. Según esta escuela, el 
pasado debe ser abordado de un modo global, a través del estudio 
de procesos históricos en largas secuencias temporales. En Imperio la 
historia se manifiesta con frecuencia: cada acontecimiento relatado 
hunde sus raíces en el pasado. ¿Ha recurrido conscientemente a la 
“larga permanencia histórica”? 

 
Ryszard Kapuściński: Sí, lo he hecho conscientemente. Soy 

historiador de formación y tengo en muy alta consideración a la 
escuela francesa de los Annales. Admiro a Bloch, Braudel o Febvre y 
soy seguidor de su pensamiento, encaminado a construir, a partir de 
detalles, una imagen del todo y extraer de la historia aquellos 
elementos que permanecen invariables a lo largo de períodos 
prolongados. Procuré destilar estos elementos en la escritura de 
Imperio. No existe el comunismo, no está Gorbachov y puede que en 
breve tampoco esté Yeltsin, pero la viejita con la que me reúno en un 
rincón de Siberia, su casita de madera, la pobreza que reina allí y la 
mentalidad de esta mujer, sus esfuerzos por encontrar el orden 
interior, la paz y la fortaleza frente a las adversidades del destino, 
han existido siempre, existen ahora y creo que seguirán existiendo 
todavía mucho tiempo. 

Sin embargo, los medios de comunicación han fomentado una 
visión del mundo predominantemente política, caótica y totalmente 
ajena al concepto de “larga permanencia”: indiferente a las 
instituciones sociales, actitudes, mentalidades y problemas de las 
personas corrientes. Éstas representan el noventa por ciento de 
cualquier sociedad pero, aun así, los medios han dejado de 
interesarse por ellas; ya no las describen ni  les prestan atención. 

Mi viaje por la ex Unión Soviética llevaba implícita, en cierta 
manera, una polémica con esta representación de la sociedad, 
superficial, politizada e inmediata. Quería demostrar que el mundo 
real, habitado por el noventa por ciento de los habitantes del 
imperio, es totalmente distinto: no se transforma tan deprisa, tiene 
sus constantes, entre las cuales destaca la profunda pobreza de la 
sociedad rusa. La ayuda ofrecida a Yeltsin por Occidente no cambiará 
nada, si acaso servirá para dilatar la supervivencia biológica de estas 
personas. La superación de la pobreza es un problema que 
únicamente puede ser resuelto en una secuencia temporal extensa, 
precisamente en la perspectiva de la “larga permanencia histórica”. 

El haberme concentrado en estos problemas fue lo que me permitió 
escribir. Cuando visité Estados Unidos entre noviembre y diciembre 



de 1991, en las secciones de novedades en las librerías se exponían 
más de diez títulos dedicados a la URSS, escritos por periodistas 
estadounidenses. Sus autores especulaban sobre el futuro de la 
Unión Soviética, sobre cómo resolvería Gorbachov el problema de las 
reformas y cuál sería su papel en la nueva URSS. Un mes más tarde 
no existía la URSS ni estaba Gorbachov en el poder  y todos aquellos 
libros podían perfectamente destinarse a papel reciclado. En realidad, 
ya eran papel reciclado en el momento de su publicación. Este tipo de 
literatura está de antemano destinado al fracaso, ya que nace de la 
ignorancia del hecho de que limitándonos únicamente a los 
acontecimientos quedaremos inevitablemente a la zaga del proceso 
histórico. 

Al describir la contemporaneidad, debemos por tanto ser 
conscientes de la imperfección de nuestras herramientas literarias, 
debemos preguntarnos continuamente cómo enriquecer nuestras 
técnicas para poder reflejar el sentido real del devenir histórico. 
Mientras trabajaba en Imperio sabía que tendría que enfrentarme a 
estos problemas. No se trataba sólo de escribir un libro, ni siquiera 
de escribir un libro que fuera mejor o peor. Era consciente de que la 
apuesta era mucho más ambiciosa y que abarcaba cuestiones tales 
como nuestro modo de pensar, los límites de nuestra imaginación, la 
tentativa de responder, aunque fuera aproximadamente, a la 
pregunta por las futuras vías de desarrollo del mundo. 

 
Wojciech Górecki: Gran parte de su obra está dedicada a la temática 

internacional. Algunos de los lectores han interpretado sus anteriores 
títulos como una huida de los problemas de Polonia; otros, por el 
contrario, buscaron en estos libros, especialmente en El Emperador y  
Sha: o la desmesura del poder, alusiones a nuestro país. Colocando 
sus dudas en el contexto de la época en que fueron expresadas, 
volvamos a Imperio. El libro, muy franco, retrata a una potencia que 
desde hace varios siglos desempeña un papel clave en la historia de 
Polonia. ¿Qué quería comunicar con esta obra al lector polaco? ¿De 
qué pretendía convencerle? En otras palabras ¿cuál era la intención 
del autor? 

 
Ryszard Kapuściński: Su pregunta alude a un propósito didáctico, 

que suelo evitar en mis libros. No los escribo con la idea de que 
cambien o arreglen nada; tan solo quisiera que amplíen el horizonte 
de mis lectores. Deseo que mis obras sirvan para reconocer la 
necesidad de salir de nuestro patio, porque el mundo no se reduce a 
este u otro pueblo polaco, ni siquiera a las fronteras nacionales, y 
todo lo que sucede en él afecta en cierto modo a nuestra existencia. 
El imperio, mientras era fuerte, pudo mantener sometido a nuestro 
estado, y ahora, cuando es débil, nos permite el desarrollo 
autónomo, la manifestación de nuestra independencia y la presencia 
internacional. 

Por otra parte, la escritura representa para mí una vía de ampliar el 
campo de observación e interés de la literatura polaca. Es una 
literatura dedicada casi exclusivamente a los problemas polacos y al 
seguimiento de las vicisitudes del país, que en muy pocas ocasiones 
aborda otras civilizaciones, culturas e ideologías o trata de 
interpretar el mundo para el lector polaco. Los escritores polacos –
como Melchior Wańkowicz o Ksawery Pruszyński– incluso escribiendo 
sobre otros países, no han dejado de concentrarse en el destino de 
los polacos en el extranjero. 

A través de las traducciones de los libros sobre África escritos por 
autores ingleses, podemos conocer la visión que los viajeros de esta 
nacionalidad tenían del continente. Yo quería escribir un libro sobre 
África desde la perspectiva de un viajero polaco, a través de la 
experiencia y la sensibilidad polacas y destinado al lector polaco. Lo 
mismo me ocurre con Rusia. 

 
Wojciech Górecki: Rusia es un estado que los polacos difícilmente 

pueden contemplar sin perjuicios. Ningún otro país, salvo los 
anexionados a Rusia por la fuerza, ha sufrido por su culpa tanto 
como Polonia. Durante la promoción de su libro un hombre relató 
con lágrimas en los ojos su confinamiento en el gulag de Kolyma. Y 
sin embargo, en Imperio no hay ni una sola referencia a Katyń o al 



proceso de los dieciséis, nada de la acostumbrada letanía de las 
injusticias sufridas por nuestro país... 

 
Ryszard Kapuściński: A ojos de los rusos, la imagen de Polonia 

tampoco resulta alentadora. En un estudio dedicado a personajes 
polacos en la literatura rusa, Maria Dąbrowska revela que en sus 
novelas y obras dramáticas, los polacos son, casi siempre, unas 
criaturas despreciables y viles. Espero que mis lectores tengan la 
capacidad y el deseo de situarse por encima de los perjuicios y los 
estereotipos, y estén dispuestos a contemplar Rusia libres de este 
bagaje. 

Apoyo la escritura que pretende acercar en lugar de separar y que 
ayuda a comprender, en vez de alentar enfrentamientos. Procuro, 
muy conscientemente, que mis libros ofrezcan una especie de 
interpretación, traducción de una cultura a otra, de una razón a otra, 
de un modo de pensar a otro. En el mundo de hoy podemos lanzar 
una larga lista de reproches y acusaciones, frecuentemente lícitos, 
prácticamente contra cualquiera. Es muy fácil, y más fácil aún 
tratándose de Rusia. Sin embargo, la vía de reprocharse mutuamente 
el pasado, al estilo de “porque ellos nos hicieron esto y nosotros lo 
otro”, implica adentrarse en un callejón sin salida, reanudar el camino 
de las injusticias, el dolor y las pérdidas humanas. 

Imperio debe servir para comprender Rusia. Es un propósito 
idealista, pero nos hace falta el idealismo. Simplemente, alguien tenía 
que intentar una escritura distinta. 

 
Wojciech Górecki: En La guerra del fútbol describe un altercado que 

tuvo con un camarada del Ministerio de Exteriores. Cuando éste le 
acusó de haber escrito disparates, le sugirió que viajara al Congo y 
viera por sí mismo cómo estaban allí las cosas. Es un buen 
argumento en defensa de los reportajes sobre países exóticos, 
raramente visitados, que, sin embargo, no puede ser invocado en 
relación con Rusia: no solamente es un país visitado por multitudes 
de polacos, sino que está presente prácticamente en cualquier 
telediario... 

 
Ryszard Kapuściński: Creo que precisamente por este motivo mi 

actitud personal hacia el tema es especialmente importante. Rusia es 
uno de los temas que suscita grandes controversias. Unos exclaman: 
“¡Ay, qué maravilla!”; otros: “¡Qué horror!”. Todo el mundo tiene su 
propia opinión y experiencias, y el único modo de no acabar envuelto 
en este cúmulo de opiniones contradictorias es adoptando la 
siguiente postura: “Quiero contaros lo que yo mismo he presenciado. 
Viajé hasta allí y me esforcé precisamente para que mi escritura fuera 
auténtica”. 

Según la afirmación inicial, Imperio es un relato de viaje personal. 
Con mi visión de Rusia no pretendo imponer ningún tipo de 
exclusividad ni monopolio. Otras personas podrían tener un punto de 
vista diferente, y esto está bien, porque permitirá al lector construirse 
una imagen más expresiva y rica de Rusia y apreciarla desde 
diferentes perspectivas, como si fuera una imagen cubista. 

 
Wojciech Górecki: Si Imperio representa la Rusia vista por 

Kapuściński ¿a qué sirven tantas citas? Hay capítulos en que la mitad 
del texto corresponde a citas... 

 
Ryszard Kapuściński: Soy un gran partidario de las citas y considero 

digna de atención la idea de Walter Benjamin, según la cual un libro 
compuesto enteramente de citas sería la obra más perfecta. Al 
ahondar en cualquier área de conocimiento nos damos cuenta de que 
se le han dedicado ya multitud de libros, y que en cada uno hay al 
menos una idea fascinante. El lector medio no va a rastrear estas 
ideas, porque no podrá leer todos esos libros, pero creo que las 
personas que cultivan determinadas disciplinas del saber tienen la 
obligación de buscar esas perlas perdidas entre la inmensidad de 
páginas impresas y sacarlas a la luz para que revivan y brillen con luz 
propia. 

Resulta difícil exigirle a un lector medio, que simplemente quiere 
aprender algo sobre Rusia, que lea la obra completa de Herzen. En 
cambio, el que escribe sobre Rusia, además de haber leído sus obras, 



debe también ser capaz de extraer de ellas algunas de las más 
acertadas, profundas y sabias observaciones de este gran autor ruso. 
Yo me encontré en la obra de Herzen con una descripción de sus 
esfuerzos por conseguir el pasaporte. No la he incluido en el libro, 
pero la descripción sin duda merece atención, porque podría 
fácilmente referirse a la situación actual. La multitud de papeles que 
Herzen se vio obligado a reunir, las recomendaciones que se tuvo 
que procurar, los sobornos, todo ello sigue igual en la actualidad. 
Dicho sea de paso, que las burocracias rusa y soviética son un 
elemento más de la “larga permanencia histórica”. 

Al citar las observaciones importantes y fascinantes de otro autor, 
además de enriquecer el texto, lo dotamos de un mayor relieve. Las 
citas convierten nuestro libro en una especie de obra colectiva. 

 
Wojciech Górecki: Al entrevistarle para Gazeta Wyborcza, 

Włodzimierz Kalicki comentó haber echado en falta en Imperio una 
descripción de la aldea rusa; yo, en cambio, hubiera apreciado algún 
chiste típicamente ruso, de los que reflejan tan acertadamente la 
mentalidad de este pueblo... 

 
Ryszard Kapuściński: Acepto todas las observaciones de este tipo, 

ya que desde el principio fui consciente de lo imperfecto e 
incompleto que es mi libro. Aun así, Imperio es la obra más 
voluminosa que he escrito, si bien mi ideal literario tiende al 
resumen, la austeridad, el síntesis y el aforismo. 

Si hubiera dispuesto de más tiempo, seguramente habría 
completado el texto de Imperio, incluyendo las observaciones de un 
viaje posterior y del próximo, que estoy a punto de iniciar. Sin 
embargo, había que cortar en algún momento, de modo que 
entregué el texto a la imprenta tal como estaba. Hoy en día, un libro 
sobre la actualidad no puede ser sino un texto abierto, el primer 
tomo de un ciclo todavía por escribir. La historia se encargará de 
añadir los siguientes, tal vez obra de otros autores. Debemos aceptar 
el hecho de que los libros que publicamos están inacabados.  

Consecuentemente, es probable que considere las observaciones 
críticas sobre Imperio al escribir el segundo tomo... 

 
 

Wojciech Górecki (1970), historiador, periodista, reportero y 
analista, experto en el Cáucaso septentrional y meridional. En 2009 
publicó, en la editorial Bollati Boringhieri, el libro titulado La terra del 
vello d`oro. Viaggi in Georgia. En 2010 la editorial Czarne editó sus 
títulos Toast za przodków [Un brindis por los antepasados] y Planeta 
Kaukaz [Planeta Cáucaso] (ed. 2.ª completada). En 2013 saldrá al 
mercado su Abchazja [Abjasia], que cierra la trilogía caucásica de 
Górecki. En el período 2002-2007 desempeñó el cargo de primer 
secretario y, posteriormente, consejero de la Embajada de Polonia en 
Bakú. Experto de la misión de la UE dedicada a la investigación de la 
guerra en Georgia de 2008. 

 
Entrevista publicada en el nº 7-8/1993 de  Res Publika Nowa (págs. 

55-59) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

RYSZARD KAPUŚCIŃSKI 



Ryszard Kapuściński (1932-2007) escritor, poeta y fotógrafo. Una de 
las más destacadas personalidades –a la vez que autoridades de la 
segunda mitad del siglo XX, ha recogido un gran respeto y 
admiración no solamente en Polonia, sino también en España, 
Iberoamérica, Suecia o Italia. Ejerció durante muchos años funciones 
de corresponsal de la Agencia de Prensa Polaca PAP en diversos 
lugares de África, Asia y Latinoamérica. La mitad de su vida la dedicó 
a hacer viajes como reportero en los que visitó más de cien países, 
resumidos en su último gran libro titulado Viajes con Herodoto. 

Maestro de periodistas de todo el mundo, elevó el reportaje a la 
categoría de arte. El escritor británico John le Carré se refirió a él 
como “mago del reportaje”. En el prólogo a la edición británica de Un 
día más con vida, dedicado a la guerra civil de Angola,Salman 
Rushdieescribió: “Un Kapuściński vale más que mil chupatintas con 
sus gimoteos y fantasías”. 

Fue testigo presencial de la mayoría de los grandes conflictos del 
siglo pasado. En El Emperador describió la Etiopía deHaile Selassie; 
en El Sha o la desmesura del poder, el Irán de la revolución de los 
ayatolas; dedicó Imperio a la descomposición de la Unión Soviética, y 
Ébanoa la descolonización de África. Siempre del lado de los débiles, 
de los pobres y de los  humillados, había hecho del Tercer Mundo su 
segundo hogar. 

Es también uno de los escritores polacos más traducidos: sus libros 
–que se han publicado en 36 idiomas (incluido el catalán)– revelan la 
riqueza y la complejidad de las culturas y muestran sus valores 
transnacionales y su dimensión atemporal. Escritores de la talla de 
John Updike, SusanSontag o Norman Mailer dedicaron numerosos 
elogios a la obra de Kapuściński. 

Fue galardonado con diversos premios nacionales e internacionales, 
entre los cuales destacan:el Premio “KsaweryPruszyński” (otorgado 
por el PEN Club Polaco en 1990);el Premio de los Editores y Libreros 
Alemanes (Leipzig, 1994);el Premio al Mejor Periodista Polaco del 
Siglo (1999);PrixTropiques (París, 2002);el Príncipe de Asturias de 
Comunicación y Humanidades (Oviedo, 2003);Bruno Kreisky(Viena, 
2004), Premio Napoli (2005) oIlariaAlpi (Roma, 2006). 

Fue investido doctor honoris causa por siete universidades: La 
Universidad de Silesia (1997), de Wrocław (2001), Sofía (2002), 
Gdańsk (2004),la Universidad Jaguellónica de Cracovia (2004), Ramón 
Llullde Barcelona (2005) y Udine (2006). 
 

Obra literaria 
 Ébano 
Es una colección de historias cortas que retratan África a través de 
sus guerras civiles y un continente que poco a poco iba ganando 
independencia y política, con todas sus dolencias y cicatrices de 
enfermedad y pobreza. 
 El Emperador 
Sobre el emperador Haile Selassie, de Etiopía. 
 El Sha 
Acerca de la época del ShahMohamed Reza Pahlevi de Irán. 
 Cristo con un fusil al hombro 
 El Imperio 
Registro testimonial acerca de los viajes y contactos del autor con la 
ex-URSS, desde pequeño cuando los soviéticos invaden su natal 
Polonia, hasta adulto, cuando recorre sus diferentes repúblicas . 
 Lapidarium IV 
Fragmentos de reportajes y pensamientos. 
 La guerra del fútbol 
En que habla sobre diversos conflictos africanos y latinoamericanos. 
El reportaje que da título al libro narra la guerra entre Honduras y El 
Salvador, cuyo detonante fue un partido de fútbol entre las 
selecciones de ambos países valedero para el mundial de México en 
1970. 
 Los cínicos no sirven para este oficio 
Basado en entrevistas y conversaciones moderadas por Maria Nadotti. 
 Un día más con vida 
Donde narra la descolonización portuguesa de Angola en 1975 y sus 
consecuencias: una guerra civil que asoló la región hasta hace muy 
poco. 
 Los cinco sentidos del periodista 



Que recoge principios básicos de periodismo, con base en los talleres 
que impartió en la . 
 El mundo de hoy 
En el que el autor reflexiona sobre los últimos acontecimientos tales 
como el 11-S o el 11-M, más una especie de autobiografía acerca de 
lo mucho que ha vivido y sus reflexiones para comprender el mundo 
en el que vivimos. 
 Viajes con Heródoto 
Establece un paralelismo entre sus viajes como reportero 
internacional con la obra Historia, del griego Heródoto. 

 
Citas 
 "Ahora se suele criticar a la televisión por transmitir tanta violencia, 
cuando más cruel ha sido la Biblia: en sus páginas se come a niños, 
se llama a matar a los enemigos, se queman casas, se sacan los ojos 
a los hombres. Los dueños de la televisión moderna no han 
inventado nada nuevo." 
 "Antes, los periodistas eran un grupo muy reducido, se les 
valoraba. Ahora el mundo de los medios de comunicación ha 
cambiado radicalmente. La revolución tecnológica ha creado una 
nueva clase de periodista. En Estados Unidos, les llaman media 
worker. Los periodistas al estilo clásico son ahora una minoría. La 
mayoría no sabe ni escribir, en sentido profesional, claro. Este tipo de 
periodistas no tiene problemas éticos ni profesionales, ya no se hace 
preguntas. Antes, ser periodista era una manera de vivir, una 
profesión para toda la vida, una razón para vivir, una identidad. 
Ahora la mayoría de estos media workers cambian constantemente 
de trabajo; durante un tiempo hacen de periodistas, luego trabajan 
en otro oficio, luego en una emisora de radio... No se identifican con 
su profesión." 
 "Confucio ha dicho que como mejor se conoce el mundo es sin salir 
de casa. Y no le falta razón. No es imprescindible desplazarse en el 
espacio; también se puede viajar hacia el fondo del alma." 
 "La ideología del siglo XXI debe ser el humanismo global, pero 
tiene dos peligrosos enemigos: el nacionalismo y el fundamentalismo 
religioso." 
 "El nacionalismo es algo intrínsecamente malo por dos motivos. 
Primero por creer que unas personas son, por su pertenencia a un 
grupo, mejores que otras. Segundo, porque cuando el problema es el 
otro, la solución implícita de este problema siempre será el otro." 
 "El trabajo de los periodistas no consiste en pisar las cucarachas, 
sino en prender la luz, para que la gente vea cómo las cucarachas 
corren a ocultarse." 
 "En el Tercer Mundo, hay que tener una de estas dos cosas, o 
tiempo, o dinero. Es un principio férreo del oficio de reportero." 
 "La mejor forma de conocer el mundo es hacer amistad con el 
mundo. Existe una conexión entre nuestro destino personal y la 
presencia de miles de personas y cosas de cuya existencia no 
sabíamos o no sabemos nada y que pueden influir, de hecho 
influyen, del modo más asombroso, en nuestra vida y su desarrollo, 
de tal forma que, al menos por nuestro propio interés deberíamos 
esforzarnos en conocer no sólo lo que está aquí sino también lo que 
está allá, en algún lugar a gran distancia en nuestro planeta." 
 "Si entre las muchas verdades eliges una sola y la persigues 
ciegamente, ella se convertirá en falsedad, y tú en un fanático." 
 "Siempre ha sido el arte el que, con gran anticipación y claridad, ha 
indicado qué rumbo estaba tomando el mundo y las grandes 
transformaciones que se preparan." 
 "Cuando se descubrió que la información era un negocio, la verdad 
dejó de ser importante." 
 "Para ejercer el periodismo, ante todo, hay que ser buenos seres 
humanos. Las malas personas no pueden ser buenos periodistas. Si 
se es una buena persona se puede intentar comprender a los demás, 
sus intenciones, su fe, sus intereses, sus dificultades, sus tragedias." 
 "Un pueblo desprovisto de Estado busca salvación en los símbolos."  
o Fuente: (El Imperio) 
 "En América Latina, decía, la frontera entre el fútbol y la política es 
tan tenue que casi resulta impercetible." 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

CRONICA DE LAS 
FOTOGRAFIAS 



"El ocaso del Imperio"  es una crónica visual realizada por 
Kapuscinski sobre un capítulo de la historia reciente de Rusia. La 
convulsa realidad social y política que vivieron millones de 
ciudadanos soviéticos entre 1989 y 1991, fue narrada en imágenes 
por uno de los reporteros que renovó el oficio del periodismo. En 
su todavía bastante desconocida actividad como fotógrafo, que 
ahora conoceremos mejor  gracias a esta exposición, el espectador 
encontrará el leitmotiv que dominó su trabajo: comprender al otro 
para contarlo.  

La treintena de fotografías que integran la exposición "El ocaso 
del Imperio" fueron encontradas hace unos años en el archivo 
personal del reportero polaco Ryszard Kapuscinski (1932-2007). 
Las tomó durante un viaje que realizó entre 1989 y 1991, en el que 
recorrió 15 repúblicas de la desaparecida Unión Soviética.  

"Recorrí más de 60.000 kilómetros atravesando la URSS, desde 
Brest (Bielorrusia) a Magadán (Rusia). Visité todas las repúblicas de 
la URSS. Viví inviernos muy crudos y veranos muy calurosos, 
condiciones en las que la mera supervivencia representaba un 
problema", narra en uno de los textos explicativos incluidos en la 
exposición.  

Su viaje se produjo en una época que fue transcendental en la 
historia de Rusia. Cuando el Imperio, en la era Gorbachov, 
 presentaba síntomas de agotamiento y derrumbe. La difícil 
situación desencadenó el fallido intento golpista de los 
contrarreformistas y la retención del presidente.  

Kapuscinski escribió sobre aquellos años, y también tomó 
fotografías de las manifestaciones que se celebraron en Moscú y en 
el resto del país, donde miles de soviéticos mostraron su oposición 
al golpe.  

Kapuscinski, cronista de revoluciones, revueltas y conflictos en 
todo el mundo, e incansable viajero, cruzó las estepas siberianas, 
visitó los cementerios y los campos de concentración de 
Stalin, acudió a las manifestaciones y habló con cientos de personas 
anónimas sobre la realidad que estaban viviendo. Aquellas 
experiencias las recogió en un libro que tituló "El Imperio". 

Paralelamente a su trabajo periodístico en la URSS, Kapuscinski 
realizó un viaje sentimental,  valiéndose de su cámara  hizo 
fotografías a lo largo y ancho de un país que no le era del todo 
extraño, pues había nacido en Pinsk (actual Bielorrusia), y su primer 
contacto con la URSS se produjo a los siete años, cuando el Ejército 
Rojo rebasaba el flanco oriental de Polonia en septiembre de 1939.   

"La fotografía es, por naturaleza, sentimental, porque con cada 
toma captamos un breve instante de la realidad, apenas una 
fracción de segundo".   

Kapuscinski siempre quiso mantener distancias entre su actividad 
fotográfica y su trabajo periodístico. "Como reportero y como 
fotógrafo veo el mundo de dos maneras diferentes, busco otras 
cosas, me concentro en otros aspectos de la realidad".   

La fotografía surgió en su vida de manera casual. El Sztandar 
Młodych, periódico en el que comenzó a trabajar, lo enviaba a India. 
Fue la primera vez que cruzaría una frontera, después, a lo largo de 
30 años cruzaría las fronteras de cien países.  Pero fue con motivo 
de aquel viaje a India cuando, con dinero prestado, se compró una 
Zorki, una cámara fotográfica de fabricación rusa, copia de la Leica 
alemana.  

A partir de aquel momento, Kapuscinski cargaría una cámara en 
todos sus viajes. Y al igual que le ocurrió con la escritura, la imagen 
fue su otro modo de contar. Con sus instantáneas también 
diseccionó la realidad social a su manera. Con el objetivo de su 
cámara se encontró de frente con el otro. Retrató la mirada de los 
ciudadanos anónimos, los que a fin de cuentas padecen y escriben 
la Historia.  

Los negativos de esta colección de fotografías, seleccionados por 
el propio Kapuscinski, quien siempre albergó la intención de 
organizar una exposición, se pasaron varios años guardados en 
sobres marrones. Fueron encontrados después de su muerte y las 
imágenes se exhibieron en 2010 por primera vez, en la Galería 
Nacional de Arte  “Zachęta”, en Varsovia.  



Ahora esta exposición internacional organizada por el Instituto 
Polaco de Cultura y Casa del Lector hace su primera parada en 
España.  

Estas 36 fotografías son reflejo de la personalidad de su autor. El 
espectador verá casas, símbolos antiguos, visitas de ciudadanos a 
distintos cementerios y manifestaciones políticas y religiosas pero, 
por encima de todo, se encontrará con rostros, de hombres y 
mujeres, cuyas miradas en blanco y negro narran una historia 
íntima en instantáneas que, Kapuscinski supo condensar a través 
del objetivo.  

Las fotografías se alternan con textos del escritor en los que 
reflexiona sobre la fotografía y su relación con la realidad, además 
de otro pensamientos.  

Un reencuentro fugaz, "apenas una fracción de segundo", es más 
que suficiente para que el que mira estas imágenes sea consciente 
de la naturaleza efímera de la vida; y al mismo tiempo, se convierta 
en partícipe de un capítulo de la Historia de Rusia que, 
afortunadamente, Ryszard Kapuscinski rescató para nuestra 
memoria.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

FOTOGRAFÍAS EN LA 
EXPOSICIÓN 

 



Moscú, 25.08.1991.  
Manifestación tras el "golpe de agosto", fallido golpe de estado de 
Yanáev. Los  manifestantes portaron la bandera tricolor rusa más 
larga de la historia.  
 
 
Moscú, 1991.  
Manifestación tras el "golpe de agosto", fallido golpe de estado de 
Yanáev.  
 
 
Moscú, 1990. 
Participante en unamanifestación de la oposición democrática. 
 
 
Moscú, Bulevar Zubovski, 1990.  
Una de las mayores manifestaciones de la oposición democrática, con 
casi 300.000 participantes.  
 
 
San Petersburgo, 1990/91.  
Manifestación delante del Palacio de Invierno. 
 
 
Moscú, invierno de 1990.  
Manifestación de la oposición encabezada por la Unión Electoral.  
 
 
Bielorrusia, Pinsk 
 
 
Moscúo San Petersburgo, 1991. 
Antiguo emplazamiento del monumento a Mijail Kalinin. 
 
 
Moscú.  
Manifestación tras el fallido golpe de estado de Yanáev en 1991. 
 
 
Bielorrusia, 1979. Carretera hacia Pinsk. 
 
 
Moscú, 1990. Cementerio Novodevichy. 
 
 
Moscú, 1990/9. Monumento a Gagarin. 
 
 
Azerbaiyán, 1990 
 
 
Sin título 
 
 
Azerbaiyán, 1990 
 
 
Azerbaiyán, 1990 
 
 
Tbilisi, 1989. 
Tumba deMerabKostava. 
 
 
Azerbaiyán, 1990.  
Un cementerio musulmán. 
 
El Cáucaso meridional, 1990 
 
 



Moscú, 25.08.1991.  
De camino a la manifestación, portando retratos de IliáKrichevski. 
 
 
Moscú, 25.08.1991.  
Manifestación tras el fracasadogolpe de estado de Yanáev.  
 
 
Moscú, 25.08.1991.  
De camino a la manifestación, con un retrato de IliáKrichevski. 
 
 
sin título, 1990/91 
 
 
Moscú, 1990/91. Manifestación junto al ParqueGorki 
 
 
Moscú, 1990/91.  
En la pancarta de la Unión Democrática(“Por una Rusia democrática”) 
aparece ya el águila bicéfala, si bien todavía no están presentes los 
símbolos del imperio, que harían su aparición posteriormente. 
 
 
Moscú, 1991. 
“Solzhenitsyn presidente”. En el invierno de 1990/91 los rusos 
estaban esperando todavía el regreso deSolzhenitsyn. Volvió 
demasiado tarde, en mayo de 1994, cuando todo  había terminado. 
 
 
Moscú,1990. 
Manifestación en el Bulevar Zubovski. “Comunismo para los 
comunistas, vida para la nación”. 
 
 
Moscú, 1990/91.  
En una manifestación, una mujer protesta contra el maltrato de los 
soldados en el ejército ruso: “Mataron a mi hijo en el ejército”. Madre 
de un soldado que murió mientras cumplía el servicio militar. La 
experiencia chechena estimuló el nacimiento del movimiento social 
pacifista de las Madres de los Soldados. 
 
 
Moscú, 1990/91 
 
 
Ucrania, 1991.  
Las inscripciones en el monumento rezan: “Fin del leninismo” y 
“¿Dónde están nuestras viviendas, hospitales y escuelas?”. 
 
 
Nagorno Karabaj, 1990. Un cementerio cristiano. 
 
 
sin título 
 
 
Moscú, 1991. Cementerio Novodevichy. 
 
 
Moscú, 1990/91 
 
 
Moscú, 1991.  
El Paseo de los Caudillos en el cementerio Novodevichy. 
 
 
Retrato de Kapuściński 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

LA AVENTURA DE LA 
FOTOGRAFIA 

Por RYSZARD KAPUSCINSKI 
 



Las fotografías reunidas en este volumen proceden de mis viajes por 
África, dónde trabajé a lo largo de varios años como corresponsal y 
reportero. Solía llevar a todas partes una cámara fotográfica, aunque 
no siempre pude o tuve tiempo deutilizarla. Aun así, realicé varios 
miles de fotografías, muchas de las cuales se deterioraron por 
lasdifíciles condiciones tropicales o bien me fueron arrebatadas en 
las incontables fronteras y frentes de aquellas guerras sin fin. 
Cuando sucedía, me desesperaba y me alegraba a partes iguales: por 
un lado perdía el fruto de mi labor fotográfica, pero, por otro, estaba 
feliz de salir con vida. Finalmente, y a pesar de las numerosas 
pérdidas, me quedó un nutrido archivo, parte del cual se puede 
apreciar en las imágenes reunidas en este tomo. 
Todo empezó hace mucho tiempo, cuando descubrí que, para mi 

desgracia, no poseía aptitud alguna para el dibujo. Me di cuenta de 
ello en el colegio, con la ocasión de mi primer suspenso en 
manualidades.  Mis compañeros de clase pintaban unos bellos 
pájaros, nubes y estrellas y yo ¡nada! Mis casas no parecían casas, 
mis árboles no eran árboles ni mis soles recordaban el sol. Recuerdo 
llorar con impotencia encima delel dibujo que el maestro depositó 
disgustado sobre mi pupitre, observando cómo mis lágrimas 
convertían aquella acuarela torpe en un conjunto de grandes 
manchas de color. 
Pensé entonces que había cosas extraordinarias  sucediendo a mi 

alrededor–cosas que aparecen para irse enseguida, tras breves 
instantes de existencia– sin que yo fuera capaz de retenerlas o 
registrarlas. Veía el bosque, los campos de cereales, las flores y, 
sobre todo, los rostros de mis padres, de mis compañeros, primos o 
vecinos, soñando con poder dibujarlos un día y de este modo 
preservarlospor toda la eternidad. El mundo pasaba por delante de 
mis ojos para hundirse a continuación detrás de un horizonte 
invisible, dejando en mi memoria una leve huella, que no tardaría en 
difuminarse y desaparecer. 
Aquello sucedió durante la segunda guerra mundial, en una aldea 

pobre de la periferia de Varsovia. No sabía entonces que mi falta de 
talento tenía un remedio,  que uno no podía rendirse tan fácilmente 
sin antes buscar una solución.  Opté por dedicarme a otras cosas 
hasta que, varios años más tarde y terminados mis estudios 
universitarios, cuando trabajaba como reportero en el periódico 
juvenilSztandarMłodych, se me comunicóque sería enviado a la India 
(porque fue en la India donde me inicié en el Tercer Mundo). En 
aquella época el puesto de reportero gráfico en nuestro periódico lo 
cubría un colega algo mayor que yo, JanuszZarzycki, que había 
trabajado como periodista antes de la guerra. Al cruzarse conmigo en 
un pasillo, Zarzyckimeme dijo: 
– Te vas a la India, ¡toma fotos sin falta!  
Excitado por la perspectiva del viaje, no había recapacitadosobre 

ello. Además, no sabía hacer fotos ni tenía cámara. En aquella época, 
una cámara fotográfica era un objeto inalcanzable. 
Corría el año 1956 y la ciudad de Varsovia contaba, según recuerdo, 

con una sola tienda de equipos fotográficos, situada en la calle 
NowyŚwiat, cerca de Aleje Jerozolimskie. Pequeña y estrecha, solía 
estar desierta: la mercancía escaseaba y la gente no tenía dinero. 
Además, quienfotografiaba atraía sobre sí la atención de la policía. 
¿Qué es lo que fotografía? ¿Por qué? ¿Para quién? Era mejor no 
complicarse la vida. Pero un díaZarzyckime prestó dinero y me 
acompañó a aquella tienda para compraruna pequeña cámara “Zorki”, 
una copia rusa de la “Leica” alemana. Después fuimos al parque de 
Łazienki, donde asistí a mi primera clase de fotografía. Zarzycki me 
explicó las funciones del diafragma y del obturador y la correlación 
existente entre éstos  y la sensibilidad de la película. Me aclaró el uso 
de los filtros amarillo y verde, cuál es la mejor luz de día, qué son la 
profundidad de campo yla apertura del objetivo o cómo fotografiar el 
agua, las montañas o la nieve. Me enseñó otras muchísimas cosas, a 
lo largo de las numerosas clases que siguieron. Aun así, mis primeras 
películas tuve que tirarlas: las imágenes estaban movidas, porque me 
temblaban las manos por la emoción, sin que lograra controlarlo. En 
aquellos tiempos cada rollo de película valía su peso en oro, ya que el 
acceso a este bien escaso era limitado y estrictamente controlado, de 
modo que Zarzycki se ponía nervioso: ¿cómo justificaría estas 
pérdidas? 



Siguiendo las instrucciones de Zarzyckicomencé por fotografiar un 
árbol (un viejo roble), después una mata de arbustos que había junto 
a éste y, finalmente, unaalta valla metálica. Pero este fue solo el 
principio.Según los preceptos de la escuela dereportaje fotográfico 
en que se había formado mi mentor, una fotografía tiene que 
representar a un ser humano, ya sea un retrato, una silueta o un 
movimiento. Podía tratarse de un hombre solo, un grupo de 
personas, una muchedumbre o una escena. Zarzyckitoleraba los 
paisajes, si bien no los consideraba un ideal; para él,fotografiar 
implicaba encontrarse cara a cara con otro ser humano y creía que el 
único modo de salir ganando de este encuentro–que a la vez 
constituía un duelo–, erasalir con una fotografía bien hecha. Más 
tarde supe que mi profesor tenía razón sólo parcialmente. La mitad 
de las maravillosas fotografías realizadas por los maestros de la talla 
de Mario Giacomelli o Werner Bischofno son retratos ni escenas 
costumbristas, sino naturalezas muertas y paisajes. 
Después de varias clases, Zarzyckime llevó al estadio delLegia, el 

principal equipo varsoviano de fútbol, donde fotografiaría los rostros 
de los hinchas, llenos de excitación o éxtasis, admiración o ira, 
fascinación o aburrimiento, alegría o furia. No disponía de 
teleobjetivo ni de zoom y, con la distancia que nos separaba del 
público –los dos nos encontrábamos de pie en la pista del estadio–
,no podía ni soñar con obtener un retrato nítido.Sin embargo, al 
dirigir mi objetivo hacia las caras de la gente, noté la mirada 
sorprendida de las “víctimas”, desconfiadas y preocupadas, como si 
se preguntaran: ¿qué es lo que éste (léase, el fotógrafo) va a hacer 
conmigo (es decir, con mi retrato fotográfico)? El objetivo dirigido 
hacia un rostro y la reacción de la persona que se ve fotografiada por 
sorpresa, me hicieron darme cuenta de que en realidad nos creemos 
transparentes, descubiertos y desnudos, y que todo nuestro interior, 
el alma entera, se refleja en nuestrosrostros y ojos.Al vernos 
sorprendidos por alguien fotografiándonos sin que hayamos tenido 
tiempo de prepararnos, protegernos, ponernos una máscara y posar, 
nos sentimos como si el fotógrafo nos pillara con las manos en la 
masa.  
Volví de la India vía Paquistán y Afganistán. En el aeropuerto de 

Kabul me quitaron los negativos sin revelar. Detrás del barracón que 
albergaba las oficinas del aeropuerto había gente calentándose junto 
a una hoguera. El soldado sacó las películas de mi bolsa y las tiró al 
fuego. Se salvaron solamente dos rollos, que llevaba ocultos en 
unbolsillo de la chaqueta.  
En aquella época no existía todavía elsistema de autofoco, ni 

siquiera contaba con un fotómetro y, al haber seguido al pie de la 
letra las instrucciones de Zarzycki  (“pon siempre 8 por 125” ), las 
fotografías, tomadas con el sol radiante de la India, resultaron todas 
sobreexpuestas. Únicamente salió bien una imagen, en la que unos 
niños hambrientos sacaban apresuradamente del barro unos granos 
de arroz. Tomé aquella fotografía cerca de Calcuta, enla provincia de 
Bengala, que asolada por lluvias torrenciales, sufría los efectos de 
una terrible hambruna. La situación representada en la imagen era 
trágica, pero al tomar la fotografía en la mano sentí una gran alegría. 
¡Sí! He conseguido crear una imagen, retener por una fracción de 
segundo la eterna carrera de la vida y mostrar su imagen a los 
demás. Gracias a esta fotografía había surgido una especie de 
comunidad entre aquel corro de niños y yo: eran “mis” niños, porque 
fui yo quien les dio esa inmovilizada [FALTA TEXTO] 
Aunque más tarde realizaría miles y miles de fotografías, rara vez 

dudésobre la autoría de alguna de ellas. Recuerdo instantáneas 
tomadas hace treinta años y sé perfectamente cuándo y en qué 
circunstancias  las tomé y a quién representan. En ésta, por ejemplo, 
unas personas transportan en bicicletaplátanos al mercado. Esta otra 
fue tomada en una zona próxima al lagoNyassa, en Malaui, en los 
años 60. Y ésta representa a unos perros salvajes en el desierto de 
Atacama. Chile, año 1970. ¿Cómo se genera este vínculo tan estrecho 
entre el fotógrafo y la imagen?Pues se debe a que tomar una buena 
fotografía implica un esfuerzo y una vivencia similares en intensidad 
a los que acompañan el nacimiento de un buen poema. Requiere 
concentración, perseverancia e imaginación similares. Por eso, al 
igual que el poeta siempre reconocerá sus versos, el fotógrafo sabrá 
identificar sus instantáneas. 



Crear una buena fotografía proporciona la misma satisfacción que 
escribir un buen texto. Pero ¿qué es una “buena fotografía”? Según el 
crítico francés RolandBartheses aquella que contiene un  “punctum”: 
una propiedad misteriosa e intensa (que se origina habitualmente a 
partir de un detalle), que emana de la imagen, desencadenando en 
nosotros, los espectadores, una vivencia profunda, una reflexión, un 
instante de contemplación. Es precisamente por esta cualidad por lo 
que la fotografía supera al cine. En el cine, las secuencias imparables 
de fotogramas no permiten fijar la atención, obligándola a un galope 
constante, mientras que la fotografía nos permite tomarnos el tiempo 
necesario para reflexionar, examinar, analizar su contenido y 
mensaje.  
Nos referimos aquí, claro está, a aquellas fotografías que realmente 

merecen un instante de concentración, a aquellas fotografías con 
“punctum”, las verdaderamente destacadas. Esta reserva resulta 
necesaria, porque la mayor flaqueza de la fotografía deriva 
precisamente de su facilidad excesiva y de su accesibilidad a las 
masas. Por este motivo los grandes artistas fotógrafos se quejan 
desde hace años de la inundación del kitsch, de la invasión de 
imágenes de aficionado, instantáneas “de recuerdo”, “turísticas” etc., 
una producción “para el álbum de memorias” que se ve 
continuamente fomentada y multiplicada por el imparable desarrollo 
universal de la tecnología de la comunicación. Sin embargo, esto no 
debe indignarnos. Hay en el ser humano una necesidad natural de 
dejar constancia de nuestro paso por la tierra, y también del de 
nuestros seres queridos y de todos aquellos con los que nos 
encontramos alguna vez y en los que posamos la vista. 
Este estado de las cosas siempre irritóa Alfred Stieglitz, uno de los 

clásicos del género, quien escribió en 1899: “la fascinación universal 
que despierta la fotografía y la pulsión, igualmente universal, por 
cultivarla, han hecho que las grandes masas de aficionados,  armadas 
con una cámara,  puedan sin mayor esfuerzo ni conocimiento 
producir millones de fotografías”. El resultado, según Stieglitz, es 
lamentable. “Millones y millones de fotógrafos –escribió cuarenta 
años más tarde– producen anualmente miles de millones de 
fotografías y sin embargo, cuán difícil resulta encontrar una imagen 
valiosa… Resulta muy decepcionante. Pocas personas poseen visión. 
Pocas saben realmente observar. Qué escasa profundidad ofrecen 
todas estas fotografías”.  
Aprendí la fotografía lentamente, a lo largo de los años, siguiendo 

un camino en el que abundaron las equivocaciones, los fracasos y las 
decepciones. Alguna vez me topé también con obstáculos técnicos: 
se ha bloqueado el obturador; la película no avanza 
automáticamente; se ha agotado la batería del fotómetro.Sin 
embargo, había una dificultad más básica: soy incapaz de reunir 
material para un relato periodístico o reportaje y fotografiar a la vez; 
no sé simultanear la actividad de reportero con la de fotoperiodista. 
En mi caso, se trata de dos facetastotalmente separadas, que se 
excluyen mutuamente, yse debe a que, como reportero y como 
fotógrafo veo el mundo de dos maneras distintas, busco otras cosas, 
me concentro en otros aspectos de la realidad. Al recoger material 
para una noticia, como reportero, hablaré con el jefe del clan, me 
interesarán sus opiniones, ideas, sensaciones y pensamientos. En 
cambio, en caso de visitarlo como reportero gráfico, me interesarán 
aspectosdistintos, como la forma de su cabeza, los rasgos de su cara, 
la expresión de sus ojos o la curvatura de labios. Cuando visito una 
ciudad extraña, como reportero,acudo a las direcciones que me han 
recomendado, busco contactos. Como fotoperiodista en cambio, 
observo la arquitectura de las casas, los rayos de sol al deslizarse por 
la plaza, las gotas de sudor que corren por las sienes del mozo de 
equipajes ysu frente irradiando un resplandor húmedo y vibrante. Si 
aplico el filtro verde amarillo, ese fulgor cobrará claridad y nitidez. 
Otro problema consiste en que, al encontrarnos siempre a merced 

de otras personas, no podemos fotografiar mucho porque no hay 
tiempo. Nuestros benefactores generalmente tienen prisa: si es un 
conductor, correrá a romperse la crisma, negándose a parar, 
mientras nosotros, desesperados, observamos miles de escenas 
extraordinarias pasar por delante de los ojos sin que podamos 
captarlas. Una vez en Zambia, yendo desde Lusaca a Kitwe, viuna fila 
kilométrica de niños, cada uno portando una pirámide de ladrillos 



sobre la cabeza. Parece que los pequeños estaban trasladando su 
escuela de una aldea a otra. Supliqué al conductor que parase, 
preparandola cámara, pero él solamente rezongó y siguió adelante. 
Sería incapaz de contar todas las oportunidades perdidas para 
siempre. 
Hay, finalmente, un obstáculo más: se trata de mi humor cambiante. 

Porque para tomar fotografías se necesita estar de humor, tener 
ganas, voluntad, entusiasmo. Una buena imagen requiere a 
veceshaber recorrido varios kilómetros o haber esperado varias 
horas, y en el calor tropical las fuerzas flaquean, falla la 
perseverancia. En ocasiones sucede que nuestra desgana no tiene 
una causa clara. Durante la revolución de Irán pasé algunos meses en 
esepaís sin tomar una sola fotografía, a pesar de tener conmigo 
varias cámaras. ¿Por qué? No lo sé. En cambio, la revolución etíope la 
reflejé en centenares de imágenes, que más tarde expuse en Varsovia 
y Budapest. Nunca sé cuál de mis viajes fructificará con nuevas 
fotografías: siempre es una  incógnita, un interrogante y un misterio, 
hasta para mí mismo.  
Puede que sea porque no siempre consigo reunir las fuerzas 

suficientes para romper la resistencia, que surge en mi interior, ante 
el hecho de fotografiar a personas ajenas a mí, desconocidas. 
Fotografiarlos sin su consentimiento (con frecuencia hasta sin su 
conocimiento) constituye una especie de apropiación, un robo, un 
acto de agresión y sometimiento. Las personas creemos –según es 
nuestro derecho sagrado– que nuestro aspecto, rostro o contorno del 
cuerpo forman parte de nuestra propiedad más preciada e inviolable, 
de la cual sólo nosotros mismos podemos disponer. Yde repente 
aparece un intruso desconocido, un agresor, que nos apunta con un 
aparato metálico, rematado con un orificio brillante como si fuera la 
boca de una pistola, y nos dispara directamente a la cara. Dispara 
casi literalmente, ¡y a veces series enteras! Y, por si fuera poco, 
concluida la serie de disparos, ese ser misterioso desaparece 
apresuradamente, en ocasiones hasta huyendo. Para colmo, al 
esfumarse se lleva en el interior de su cámara un fragmento de 
nosotros mismos, nuestro retrato, nuestra imagen, nuestro reflejo, es 
decir, lo que tenemos de único y exclusivo, nuestro bien más 
preciado. 
¿Cómo podemos extrañarnos entonces que la gente a veces, al darse 

cuenta de que queremos fotografiarla, nos amenace, nos tire piedras, 
escupa al objetivo o se dé la vuelta intentando ocultarse?  
En principio, siempre he intentado obtener el consentimiento de 

aquéllos a quienes quería fotografiar. Deseaba conocerlos y entablar 
amistad, para que supieran que no tenía malas intenciones. Sin 
embargo, esto no siempre resulta posible. Cuando queremos 
fotografiar, pongamos por ejemplo, una escena de tiroteo callejero, 
cuando alrededor zumban las balas y se oye el estruendo de los 
[FALTA TEXTO] 
Sin embargo, este consentimiento es extraordinariamente 

importante. Algunos reporteros gráficos son capaces de irrumpir en 
la esfera privada de otras personas, entrometerse sin miramientos en 
su santuario más íntimo y hasta gritar, reprender o aterrorizar a los 
agredidos cuando éstos les oponen resistencia, para después 
marcharse sin dar las gracias siquiera.  
Yo procuro no hacerlo. Sé que por este motivo he perdido, tal vez, 

buenas fotografías, pero simplemente me faltan osadía, descaro y 
atrevimiento. La fotografía, al igual que otras actividades a las que 
me he dedicado en la vida, tiene que ser producto de la colaboración 
entre el que aprieta el obturador y el objeto que tiene delante. Tal 
sóloalcanzada esta comunicación, esta comunidad, pude gestarse la 
imagen que persigo.  
La fotografía no es un acto meramente mecánico, sino también 

mágico. Me entregas tu imagen, de la cual a partir de este momento 
seré copropietario. Tu rostro deja de pertenecerte con carácter 
exclusivo: lo he fotografiado, accediendo de este modo, 
parcialmente,a su propiedad, ya queposeo su fiel reflejo, su negativo. 
A partir de este negativo puedo reproducir tu cara un sinfín de veces. 
Puedo también condenarte a la inexistencia, eliminando mediante un 
retoque tu rostro de entre los que lo rodeaban en la toma original. O, 
por el contrario, puedo inmortalizarte borrando las demás caras y 
dejando que permanezca únicamente la tuya. Puedo hacerlo 



prácticamente todo: dar testimonio de tu existencia o demostrar que 
nunca has existido. Ponerse delante de un objetivo supone por tanto 
un riesgo aterrador. 
Las personas intuyen  esta magia secreta presente en el acto de 

fotografiar y por eso la imagen de una cámara –sobre todo una 
cámara “en acción”– despierta siempre una reacciónque podrá ser 
positiva o negativa, pero nunca indiferente. Resulta interesante que 
entre los pueblos de las profundidades de África, del Brasil o de Asia, 
que no han tenido mucho contacto con [FALTA TEXTO] 
de la fotografía, la aparición de una cámara fotográfica provoca 

siempre una tensión visible. Acariciarán o darán palmaditas a una 
radio, pero evitarán acercarse a una cámara, y si acceden a tomarla 
en sus manos, lo harán con desconfianza y extremando las 
precauciones. Puede que se sientan confundidos e inseguros ante el 
ojo inmóvil y convexode la cámara, que los observa frío y vidrioso. 
Los que más disfrutan alser fotografiados son los niños, 

especialmente en grupo. Los niños son inocentes, no los agarrota el 
corsé de la cultura. Para ellos posar es jugar, divertirse, actuar. Al ver 
una cámara se acercan corriendo al fotógrafo, rogando que les saque 
una foto –¡o un centenar!–; hacen gestos y travesuras, empujándose, 
porque todos quieren ser el que mejor se vea en la imagen. Con 
plena confianza, alegría y entusiasmo saludan, a través del objetivo, 
a todas las personas, al mundo entero, creyendo todavía que éste les 
obsequiará con lo mejor. 
Asimismo, existen religiones a cuyos fieles no les agrada ser 

fotografiados. Especialmente el islam, que nunca ha sabido abordar 
la representación de un rostro humano. El arte del islam desconoce el 
retrato, las mujeres ocultan sus caras, e incluso los hombres, sobre 
todo en el desierto, van tapados con una capucha. Entre estas 
comunidades podemos encontrarnos con la negativa e incluso la 
prohibición de realizar fotografías, sobre todo de mujeres. No las 
puedes fotografiar, dicen los musulmanes, refiriéndose a sus 
mujeres. Y vigilan atentamente para que la prohibición se cumpla, 
siguiendo al portador de la cámara a todas partes para que no se le 
ocurra fotografiar a una musulmana.  
Sin embargo, el mayor problema se nos presenta conaquéllos que 

están convencidos que la cámara sirve para embrujarlos, transmitir 
malos pensamientos, provocar enfermedades a su ganado, envenenar 
sus pozos o contagiarles el SIDA. Creen que al apuntarles a ellos o a 
sus propiedades con el objetivo dirigimos contra ellos un flujo de 
todas estas monstruosidades, que desembocarán necesariamente en 
la desgracia e incluso la muerte. En un entorno así, es mejor guardar 
la cámara bien oculta en el fondo de la bolsa. Hace tiempo viví en 
Kampala, Uganda, en casa de unos amigos. Su sirviente, 
Anzelmprocedía de una comunidad profundamente supersticiosa 
delnorte del país. Un día, cuando me dirigía a casa por un sendero, vi 
enfrente a Anzelm, avanzando hacia mí. Yo iba con la cámara en 
mano, así que le hice una fotografía. En un segundo, Anzelmse volvió 
de repente azul, comenzó a balbucear sin sentido y su cuerpo tembló 
convulsivamente. Temía que se lanzara contra mí y empezara a 
estrangularme, yaque era un hombre grande y fuerte. Sin embargo, 
paralizado por el miedo y una furia iracunda, era incapaz de moverse. 
Le pedí perdón por lo que había hecho. Al parecer, lo había 
embrujado y estaba intentando febrilmente dar con el modo de 
liberarlo del maleficio, pero, presa también del pánico, no se me 
ocurría nada razonable. Anzelmtardó mucho en tranquilizarse. 
Aquella noche abandonóa hurtadillasla casa de mis amigos, donde 
había pasado muchos años, para no volver nunca. 
La fotografía es una aventura, pero se trata de una aventura difícil, 

que requiere paciencia, sensibilidad, tacto, concentración y atención. 
Al mirar el mundo por el visor de la cámara, elijo encuadres, 
compongo imágenes, me pregunto qué alcanzaré optando por un 
motivo u otro. También tengo que decidir qué película emplear: 
¿blanco y negro o color? Es el eterno problema. Hace años usaba 
exclusivamente el blanco y negro, hoy recurro frecuentemente al 
color. Cada opción lleva aparejado un efecto determinado: el blanco y 
negro es más “serio”, sofisticado, artístico,extrae los valores plásticos 
de las formas y acentúa sus contornos, graduación y ambiente. El 
color, en cambio, implica dinamismo, diversidad, exactitud e incluso, 
según mantienen algunos críticos, un “exceso de palabrería”. 



Sin embargo, durante un viaje no siempre tenemos tiempo para 
elegir libremente entre estas opciones y sólo dependerá de la suerte 
y de la casualidad el que representemosel mundo en color o en 
tonalidades de blanco y negro. 
La fotografía es, por naturaleza, sentimental, porque con cada toma 

captamos un breve instantede la realidad, apenas una fracción de 
segundo.Al ver la fotografía más tarde, somos conscientes de que el 
momento que representa ya pasó, de que nos estamos asomando a 
un pasado que ya no existe. Incluso delante de una fotografía de un 
niño divertidonos recorre el espasmo de la pena, porque el niño de la 
fotografía ya no existe ni volverá a existir, porque en el momento en 
que apreciamos la imagen el niño ya se ha hecho mayor, aunque que 
sólo sea un día (si la fotografía fue tomada el día anterior). Por eso, al 
mirar fotografías como éstas, nos decimos siempre, recordando la 
letra de la canción: “¡Aquellos tiempos no volverán!”, a veces con 
alivio y frecuentemente con pena y hasta dolor.  
Cada fotografía es un recuerdo, y a la vez no hay nada que nos haga 

más conscientes de la fragilidad del tiempo, de su naturaleza 
perecederay efímera, que la fotografía. Por este motivo, al abrir mi 
cámara fotográfica siento siempre la alegría de poder capturar con 
ella el tiempo que pasa, y también la tristeza, porque, pronunciadas 
estas palabras, tan sólo quedaen mi mano un pedazo de papel 
tintado.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Sobre RYSZARD KAPUŚCIŃSKI 
Y EL OCASO DEL IMPERIO 



 
LOS REPORTAJES QUE KAPUSCINSKI 

ESCRIBIÓ CON SU CÁMARA DE FOTOS 
Por Juanjo Abad 

EL PAIS 4 ABR 2013 
 

 
 
Han pasado más de seis años de su muerte y sigue siendo el 

principal maestro de varias generaciones de reporteros, pero la figura 
del polaco Ryszard Kapuscinski sigue deparando sorpresas. Hace tres 
años, una biografía ponía en duda la veracidad de las historias que 
documentaba en todo el mundo y abría la posibilidad a un incierto 
pasado como espía. El último motivo de asombro que rodea su figura 
estuvo escondido durante años en sobres marrones: su faceta como 
fotógrafo, que, durante años, a la vez que escribía sus crónicas, 
escondió escrupulosamente. Una treintena de estas instantáneas, las 
que documentan los años del ocaso de la Unión Soviética, se exhiben 
ahora en la Casa del Lector de Madrid. 

Viajaba siempre acompañado por su cámara fotográfica, que le 
ayudó a retratar, sobre todo, la realidad de los países africanos y de 
América Latina; aunque el Kapuscinski de El ocaso del imperio, 
muestra abierta hasta el 2 de junio, no se veía como un escritor que 
hace fotos. Ni tampoco veía en sus instantáneas meras ilustraciones 
que acompañaban a sus textos. “Siempre marcó una división muy 
clara. Y un principio: no unir esas dos facetas. A Kapuscinski le 
embargaban emociones distintas cuando trabajaba como periodista y 
otras cuando lo hacía como fotógrafo”, dice en la inauguración 
Karolina Maria Wojciechowska, presidenta de la Fundación 
Kapuscinski y comisaria de la exposición, encargada de dejar claro, 
en todo momento, que estas no son las fotografías con las que 
asociar las páginas de El Imperio, el libro que recoge las crónicas de 
estos años convulsos en el régimen soviético. 

Pero las imágenes dejan entrever algo que también tiene el 
Kapuscinski escritor: ambas facetas comparten la misma mirada, la 
del que se acerca, comprende lo que pasa a su lado y lo muestra sin 
ambages, ya sea la desolación de un cementerio moscovita o las 
manifestaciones de agosto de 1991 que precedieron el fin de la URSS. 

Al Kapuscinski fotógrafo, igual que en sus textos, le interesa poner 
el foco en la historia de la persona que encuentra frente a él. Ellos 
son quienes, en último término, captan el protagonismo. Según la 
comisaria de la muestra, “en todas sus fotos el punto central es el ser 
humano”. “Me he fijado en que a estas mujeres que extienden sus 
brazos para enseñar las fotografías de sus hijos muertos les gustaría 
que la gente se parara ante ellas”, dice Kapuscinski en un pasaje de El 
Imperio. La misma dureza documenta una de sus instantáneas: en 
plena manifestación ciudadana, una mujer porta sendas fotos de su 
hijo como soldado y en un ataúd. junto a ella, una pancarta que reza 
“mataron a mi hijo en el ejército”. “Casi todas las fotos que hizo eran 
de África. En ellas se ven miradas felices. Creo que en estas no”, 
opina la comisaria. 

Sabedor de que era, esencialmente, un escritor, ¿para qué hacía 
estas fotografías? ¿Le servían como trabajo de campo que ayudaba a 
su ocupación principal? “Estas imágenes quizá funcionaran como un 
diario de apuntes mentales. No usaba las fotografías a diario, pero 
las tenía guardadas en algún lugar de su cabeza”, afirma la comisaria. 

La pulsión por dar cuenta de lo que acontece a su alrededor le hizo 
cruzar la frontera desde Polonia para recorrer el –extenso– país 
vecino. Y el suyo, al fin y al cabo: un cartel solitario en medio de una 
carretera que anuncia su localidad natal, Pinsk (actual Bielorrusia), es 
una de las instantáneas que tomó cuando regresó a su tierra natal. Ya 
sea en el fulgor de una muchedumbre encendida en las calles de 
Moscú o a través de los ojos de un niño en Azerbaiyán. En negro 
sobre blanco o a través del objetivo de una cámara. Todo se trataba 
de contar lo que ocurre. 
 

 



 

EL INFIERNO CLÁSICO Y  
LOS ARCHIVOS DE KAPUSCINSKI 

Por Irene G. Vara 
REVISTA DE ARTE. 04abril, 2013 

 
 
El ocaso del Imperio. Se trata de una serie de imágenes que fueron 

encontradas hace unos años en el archivo privado del famoso 
reportero. Datan del período 1989-1991, cuando el autor recorrió las 
repúblicas de la ex Unión Soviética. 

 
Archivo personal del reportero 
La exposición que se presenta en Madrid está compuesta de 36 

fotografías cuidadosamente seleccionadas. Las imágenes dan fe, 
tanto del talento de reportero gráfico, como de la calidad artística del 
autor. Hay entre ellas fotografías dedicadas al acontecimiento 
histórico que supuso el fallido “golpe de agosto”, perpetrado en 
Moscú, así como diversas instantáneas del viaje que llevó al autor a 
través del Imperio ruso. 

El archivo fotográfico de Ryszard Kapuściński consta de casi diez mil 
imágenes. Si bien en este archivo predominan las instantáneas de 
África, continente en el que se habían centrado las anteriores 
exposiciones, el carácter singular de “El ocaso del Imperio” se debe 
precisamente a su contenido. El paisaje y la temática de estas 
fotografías difiere de las presentadas en ocasiones anteriores: la 
única frontera geográfica que el autor cruzó en los viajes recogidos 
en esta exposición fue la del imperio vecino. Un mundo 
aparentemente mucho más cercano, pero no por ello menos 
extraño… 

Ryszard Kapuściński tenía el proyecto de organizar una exposición 
con las fotografías procedentes de aquellos viajes: seleccionó 
personalmente las fotografías y los encuadres, y a continuación 
guardó los negativos en sobres marrones, donde permanecieron 
durante varios años. La primera vez que se expuso, en la Galería 
Nacional de Arte “Zachęta”, en Varsovia, mostró las imágenes 
seleccionadas por la coordinadora del archivo fotográfico de Ryszard 
Kapuściński, Izabela Wojciechowska (1954-2010), quien incorporó a la 
selección inicial fotografías procedentes del viaje realizado por 
Kapuściński (1979), tras cuarenta años de ausencia, a su Pińsk natal. 

 

 
La caída de la Unión Soviética 
en la mirada humanista de ... 

ABC 05/04/2013  
 
 
En estas imágenes, «las personas siempre son lo más importante, 

mucho más que las piedras o los monumentos». Las fotografías de 
uno de los más grandes periodistas del siglo XX, el polaco Ryszard 
Kapuscinski, se exponen en la Casa del Lector de Madrid, con la 
colaboración del Instituto Polaco de Cultura. Más que crónicas 
visuales, las fotos dibujan juntas las líneas de una palpitante 
transcripción, o los latidos de un tiempo moribundo. Puede que sean 
tal vez inocuas «anotaciones visuales» del testigo inteligente que 
narraba la decadencia de la Unión Soviética. Porque entre 1989 y 
1991 Kapuscinski recorrió más de 60.000 kilómetros por toda la 
URSS para construir una crónica fidedigna, a la postre una carga de 
profundidad, sobre el sufrimiento y las vivencias de la gente bajo el 
peso de la historia. La crónica que luego reflejó en su libro «Imperio».  

 
Ante todo son las fotos de un humanista. «Las guardaba en unos 

viejos sobres grises que tenía. Cuando mi madre empezó a ocuparse 
del archivo de Kapuscinski las encontró. Eran material para 



documentar su libro pero en ningún caso iban a ilustrarlo». Quien 
habla es Karolina, la hija de Izabela Wojciechowska, que fue la 
coordinadora del archivo del periodista. 

 
«Cuando Kapuscinski se enteró del golpe de Estado en la URSS, 

cogió la cámara y documentó lo que pasaba. En algunas fotos 
realizaba anotaciones, incluso en los sobres en los que guardaba los 
negativos, pero no hacía descripciones exactas de cómo se tomaron». 
Una fotografía muy importante para él fue la que reflejaba las 
manifestaciones de protesta por las víctimas del golpe de Estado del 
91 contra la perestroika de Gorbachov. «Para Kapuscinski esa foto 
[que abre la muestra] representa el reflejo de lo que ya no existe. 
Cuando miras a las personas de una foto, decía, puede que ya no 
existan. En esta manifestación celebrada tras el golpe de Estado el 
1991 la gente porta retratos de una de las víctimas, un joven que ya 
no está entre los vivos».  

 
Según relata Karolina Wojcienchowska, en Polonia, cuando 

expusieron por primera vez las fotos del gran periodista en la Galería 
Nacional, fueron muy bien recibidas porque reflejan vivencias que los 
polacos conocían bien. En ellas quedan para nuestra mirada impulsos 
contrapuestos de libertad y temor, y símbolos viejos y nuevos. 
Mujeres exigiendo mejoras en aquellos días duros, cruces y objetos 
religiosos recuperados o sacerdotes ortodoxos que participaban en 
las manifestaciones, o también uniformes militares y gorras de plato. 
Y grafitis, como pintadas rockeras ("Iron Maiden") sobre la piedra de 
un monumento a Kalinin o una escultura pulida de Gagarin brillando 
contra el cielo imposible que soñaban los comunistas y ahora 
arañaban catenarias.  

 
Pero en casi todas, el rostro humano es protagonista. A veces surge 

el paisaje, lleno de significado, como en las imágenes dedicadas a su 
localidad natal, Pinsk, que una vez fue Polonia pero que Kapuscinski 
visitaba como extranjero. Carteles en cirílico con el nombre de la 
ciudad y calles embarradas donde estaba su propia casa.  

 
Y todos esos momentos quedan registrados como nuestra 

fragilidad cuando los miras, pues Kapuscinski supo decirnos con ellas 
que solo el cartón en el que están impresas nos sobrevive. 

 
 
 
 

KAPUŚCIŃSKI, Y LO  
DESLUMBRANTE DE UN OCASO 

Por Marta Platz 
Revista Atticus 

  
“Afuera iba cayendo el crepúsculo,  
pero nadie encendió la luz” 
Mario Muchnik 
  
El ocaso de un imperio es el nombre de la exposición de fotografías 
del escritor polaco Ryszard Kapuściński. Un ocaso deslumbrado. Un 
imperio que llegó tan alto, que después cayó solo. Pero cayó ante 
nuestros ojos, tengamos la edad que tengamos: lo vimos caer. Para 
los que no hemos vivido ninguna guerra mundial, ni mayo del 68, ni 
la llegada del hombre a la luna, ni la Transición, ni la mayor parte de 
los hitos del siglo XX, la caída del Muro y, en ese simbólico 
paralelismo, la caída de los cimientos de la Unión Soviética, 
constituyen las pocas pruebas con las que pretendemos aferrarnos a 
la idea de que nuestros ojos fueron también testigos de un siglo 
heroico. Lleno de héroes y villanos.  
Y entre esos héroes se encuentran aquellos hombres que retrataron 
sus instantes. Y que consiguieron con su valentía estar presentes, y 
hacernos presentes a nosotros, pasivos autómatas que transcurrimos 



por orillas de ese mismo río. Ryszard Kapuściński. Uno de ellos. Uno 
de esos héroes del siglo XX.  
Afuera iba cayendo el crepúsculo, pero nadie encendió la luz. Eso 
escribió Mario Muchnik retratando a Canetti. Pero bien podría haberlo 
escrito aquí también Kapuściński: en medio de la Plaza Roja de Moscú 
en 1989. Es deslumbrante haber hallado un ocaso escurriéndose de 
los últimos haces de una luz moribunda, que luchaba por reflejar los 
escombros de un grandioso destello.    
Todavía este pasado verano escuché yo misma, en plena Plaza Roja, 
cómo un paisano moscovita elogiaba la libertad del comunismo: ésa 
que, según él, permite ir a ver una momia de Lenin gratuitamente. 
Supuse enseguida que esa misma libertad no permitía ir a visitar 
tantas otras momias de tantas otras personas en cualquier 
cementerio, no de Rusia, sino del mundo. Eso me hizo sentir que, 
viviendo entre escombros, se tiene una falsa sensación de grandeza. 
Por eso un simple pavimento bien asfaltado puede parecer una 
prueba de pulcritud y riqueza. Siempre que no mires más lejos, más 
allá de tus muros del Kremlin. Para no ver más allá del pavimento y 
de los propios escombros, se construyeron muros. Muros en los 
cuales se esconden paraísos. 
Paraísos poblados por gente que, aun pese a la pobreza, lucha 
animosa por la libertad. Y no una libertad contemporánea, sino una 
libertad plena, que emerge de una opresión brutal y silenciada, que 
nace de la ausencia de pan y de vino, y que tiene tanta fuerza que 
arrebata al espectador su propia identidad. En blanco y negro. 
Conseguir congelar esa tremenda fuerza a través de dos décadas de 
tiempo es obra de uno de los mejores escritores que han existido. Y 
si ese escritor, además de una pluma, tiene una cámara de fotos, su 
capacidad para hacer vacilar un imperio es inimaginable.  
Kapuściński fue testigo de un invierno boreal que duró años: «Recorrí 
más de 60.000 kilómetros atravesando la URSS, desde Brest 
(Bielorrusia) a Magadán (Rusia). Visité todas las repúblicas de la 
URSS. Viví inviernos muy crudos y veranos calurosos, condiciones en 
las que la mera supervivencia representaba un problema». Pero lo 
que más ennoblece la exposición es que todo esto lo vive retratando 
precisamente a aquellos héroes que, como él, no tenían nombre. Sus 
humildes testigos. Gente que no tuvo nunca una estatua, pese a que 
quizá se la merecían más que cualquier otro. Una madre reclamando 
el cadáver de su hijo. Un padre luchando por el pan de su familia. Los 
ojos de un niño de Azerbaiyán, ajeno a la comprensión de los 
hechos. Las personas anónimas, los rostros pobres, testigos directos, 
verdaderos luchadores de la libertad. Y Kapuściński entre ellos, con 
su cámara. Dudar de la verdad, de eso se trata.  
 
 
 

 

EL PERIODISTA QUE VINO  
DEL TELÓN DE ACERO 

Por Manuel Leguineche 
25 ENE 2007 

 
Kapuscinski era el reportero que vino del frío. Y eso era algo poco 

natural, por decirlo así. Con ese apellido, y viniendo de Polonia, 
desde la Agencia Nacional Polaca, era, en efecto, extraño que 
procurara la aventura internacional; debió aburrirse mucho en 
Varsovia, y eso acaso le hizo sentir con una fuerza irresistible el tirón 
de África. Hasta convertirse en primer reportero del mundo, no sólo 
de los que estaban detrás del telón de acero. 

Lo que llama la atención de Kapuscinski es que, habiendo surgido 
del frío y de un país con censura, lograra abrirse camino. Y lo hizo 
gracias a su audacia, a su sentido de la verdad, a su frugalidad, a su 
curiosidad sin límite, a su ética y a su bonhomía. 

Nunca se las dio de nada; modesto hasta el final, fue un testigo a 
veces irónico, siempre tierno, de lo que sucedía. Saltó a la sorpresa 
con sus crónicas, que en principio no tuvieron acceso a Occidente. Y 
luego, con más calma, publicó su primer libro, Sha, en el que aplicó 



ese mismo toque de ironía, de capacidad de observación que, junto 
con su afición al detalle chocante, inesperado, pobló el resto de su 
obra. 

Kapuscinski leía lo que pocos eran capaces de leer, veía lo que 
pocos eran capaces de ver; y estaba guiado por la compasión, por su 
amor hacia los pueblos abandonados, por un sentido de la 
solidaridad propio de su ética del periodismo. Con razón decía que 
para ser reportero hay que ser buena persona. Nada del sarcasmo o 
del cinismo afloraba en él, lo deploraba. Un reportero no podía ser 
cínico, decía, o poco piadoso, con la gente y con la realidad, con los 
marginados. 

Un día le pregunté si se sentía católico como la mayoría de sus 
compatriotas. "Por supuesto que sí", me respondió. Y añadió: "No hay 
por qué imitar el modelo tradicional norteamericano que sale en las 
películas". Aficionado a la bebida, de vida un tanto disoluta, era 
también un descreído. O sea, Kapuscinski era católico, apostólico y 
romano. Su mirada tendida al mundo estaba llena de piedad por sus 
semejantes, fueran estos europeos, bosquimanos o latinoamericanos. 

Nos deja una obra universal, de sello propio, llena de la originalidad 
que latía en su manera de ver las cosas. Aprendimos mucho de él y 
ya le echamos de menos. No hay tantos periodistas en el mundo de 
los cuales uno pueda decir que de ellos estamos aprendiendo. Y se 
podía decir de Kapuscinski. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

KAPUSCINSKI,  
EL ÚLTIMO AVENTURERO 

por Claudio Magris. 
 L'Espresso, No. 30, 2006 



En una página memorable de El Imperio, Ryszard Kapuscinski evoca 
la demolición de la Catedral de El Salvador en Moscú en 1931, 
decidida por Stalin para construir, exactamente en el mismo lugar, el 
palacio de los Soviets. El escritor polaco describe la fase silenciosa y 
sonora de la destrucción, el saqueo de iconos y tesoros, las cuadrillas 
de trabajadores tratando de desgonzar, desclavar, destornillar, 
destrozar, martillar, minar, cavar, cargar y descargar escombros, 
haciendo explotar cargas de nitroglicerina; todo, bajo la pedante y 
sospechosa vigilancia de Stalin, que supervisaba personalmente cada 
detalle, poniendo más cuidado en las cargas de dinamita y en la 
limpieza de los escombros que en la simultánea instalación de una 
vasta red de campos para millones de deportados y en el proyectado 
(puesto en marcha con prontitud) exterminio masivo en Ucrania.  
 
Insensata y funeraria —como la nunca terminada construcción del 
inmenso e inexistente Palacio de los Soviets, que debió tener una 
altura de 415 metros, pesar 1.5 millones de toneladas y tener un 
volumen de 7 millones de metros cúbicos (seis veces más grande que 
el rascacielos norteamericano más alto en esa época)—, la 
destrucción de la catedral fue, por otra parte, difícil, y procedió con 
lentitud; las planchas de mármol se arrancan con mucha dificultad, 
los gruesos muros se resisten a ser derrumbados.  
 
Fulmíneo y gran escritor, Kapuscinski revela una extraordinaria 
fuerza poética para representar al poder, su monumental y 
anquilosada monstruosidad. Ni siquiera Canetti —que él, me dice, 
admira muchísimo— es tan incisivo en su descripción y análisis del 
poder, porque Kapuscinski sabe atrapar y condensar la sepulcral 
metafísica del poder en su concreción histórica y política. Me veo con 
Kapuscinski en Udine, donde asistió a la presentación de su Diario de 
apuntes, una antología de poemas traducidos al italiano 
espléndidamente por Silvano De Fanti y publicados con el texto 
original por la editorial Forum en un libro que —por lo completo de la 
producción lírica, también hasta ahora inédita, del autor—, incluso en 
Polonia, es toda una novedad.  
 
Es un hombre sincero y amable, con una generosa capacidad para 
entablar amistad e inmune al egocentrismo, tan frecuente entre los 
literatos. Kapuscinski ha transitado —aventureramente y a veces con 
el riesgo de perder la vida— por los caminos más inaccesibles del 
mundo y ha estado entre la gente más diversa, en medio de 
escenarios de guerra, de revolución, de pesadilla; ha vagabundeado 
por las tierras y culturas más remotas y escondidas, mezclándose 
entre las cosas y los hombres, aprendiendo a leer las ciudades, las 
heces y los códigos de los gestos. Él ha creado una literatura muy 
vital arrojándose literalmente en la realidad, representándola con 
rigurosa precisión y aferrando como un perro de caza sus detalles 
reveladores, incluso los más inasibles, componiendo todo en un 
cuadro, fiel y reinventado a la vez, que es el retrato del mundo y del 
viaje a través del mundo.  
 
Hoy, quizá, la literatura más auténtica es aquella que sabe narrar no 
a través de la pura invención y ficción, sino a través de los hechos 
directos, de las cosas, de esas transformaciones desquiciadas y 
vertiginosas que, como también dice Kapuscinski, impiden atrapar al 
mundo en su totalidad y ofrecernos su síntesis, permitiéndole 
únicamente al poeta, como un reportero en el caos de la batalla, 
atrapar unos cuantos fragmentos.  
 

Ésta es la primera vez que nos vemos en persona, pero en el café 
conversamos como amigos que se reencuentran y que se reconocen 
recíprocamente en las páginas, en las inquietudes, en las risas. Le 
digo que él, sobre todo, ha retratado al poder en vísperas de su 
caída, todavía estático, pero próximo a derrumbarse; así sucede en El 
Emperador, con el imperio de Hailè Selassiè, cuyas últimas páginas 
anuncian su caída; así sucede en El Sha, retrato de la dictadura del 
Sha que al final es depuesto por Jomeini. El Imperio —otro libro 
soberbio—, se mueve en el espacio y en el tiempo, antes e 
inmediatamente después de la disolución de la Unión Soviética, pero 



la imagen prevaleciente del poder sigue siendo la staliniana, terrible y 
corroída.  

 
Kapuscinski es un maestro de la descripción, de la narración, 

especialmente de la semiología del poder, del análisis de sus signos, 
ritos, distancias, protocolos, gestos. El despotismo absoluto, 
hierático e inmóvil que él retrata, es enorme pero sufre de 
elefantiasis, está momificado y, en último análisis, es impotente. 
Incluso Stalin termina por parecerse al negus Neghesti abisinio, 
sentado, circunspecto y desconfiado, en el trono, idolatrado y 
escrutado con temor cada vez que fruncía las cejas, pero 
pasivamente ignorante de lo que realmente sucedía en torno a él y en 
el país.  

 
El poder absoluto es inmovilidad, rigor mortis, impotencia; un 

autoritarismo eficiente debe permitir una cierta dosis de movilidad, 
flexibilidad, incluso libertad, si realmente quiere reinar sobre los 
vivos y no sobre los muertos, momias y maniquíes paralizados por el 
terror, porque eso significa no reinar. Stalin contribuyó a debilitar a la 
Unión Soviética, a hacer de ella, con el terror, un país atrasado y 
decrépito.  

 
Para Kapuscinski, como para mí, vivir y escribir se confunden con 

viajar, una continua mudanza de pensamientos, sentimientos, 
experiencias, aun si, ciertamente, no puedo comparar mis correrías a 
las suyas por África (Ébano), entre los baskiros, que no logran 
encontrar a su pequeña patria en los mapas, entre los turkmenos, los 
azeros o los tad ikos o en los infiernos congelados del gulag de 
Vorkuta. También él ve con extrema preocupación el delirio étnico-
nacionalista que se desencadenó después de la disolución del 
imperio soviético, esa fiebre que lleva a toda nación, incluso 
pequeña, a inventarse un “Gran pasado”, un mítico pasado de 
esplendor y poderío, cuyo desvarío provoca ríos de sangre.  

 
Este reportero, también, es un original, agudo e intenso poeta, que 

la versión de De Fantio permite amar intensamente, tal y como 
sucede con su prosa gracias a las excepcionales traducciones 
italianas de Vera Verdiani (editorial Feltrinelli). La lírica de 
Kapuscinski posee un tono clásico; tersa como algunos poemas 
chinos y coloquial como algunos versos de Umberto Saba, está 
invadida por un sentimiento melancólico y a la vez apasionado de la 
vida, consciente de que un árbol encantador también puede dar un 
duro bastón con el que se puede golpear. Kapuscinski se inserta en 
ese filón de poesía polaca altamente humana, que va de Milosz a 
Szymborska y llega hasta Tadeusz Rózewicz, muy notable poeta 
editado precisamente en estos días por la editorial Scheiwiller 
(Bassorilievo). Es una poesía en la que encontramos amargas 
constataciones del “lager en el hombre” y de la cerca de púas que se 
enreda en cada uno de nosotros, imágenes angustiosas como la del 
escultor africano que talla un rostro en la madera, buscando en vano 
los dos ojos y termina topándose con el vacío; epifanías de la 
naturaleza, palabras como “flamas coaguladas”, retratos de amigos 
que, cuando el mundo se fue rodando hacia la nada, ellos fueron 
detrás de él. Como verdadero poeta, Kapuscinski sabe que es 
necesario saber escuchar cuidadosamente la voz que está en 
nosotros mismos, sin arrollarla con nuestras palabras.  

 
En él, encuentro un sentimiento de la vida que para mí es 

fundamental: la fidelidad, el vagabundear junto con las personas 
amadas, vivas o muertas pero presentes; incluso la fidelidad a las 
cosas, a los lugares, a las estaciones. Este escritor, tan fascinado con 
la realidad y sus fronteras, de cuando en cuando, se siente atrapado 
por un deseo de blanco, de desierto, de vacío, de una celda desnuda, 
de un signo menos postizo para todas las cosas, de silencio —como 
si hubiese demasiada gente, demasiados hechos y objetos, 
demasiado llenos. Al igual que él, también yo siempre he pensado 
que aquellos que aman verdaderamente la vida, sin falsos énfasis 
consolatorios, de vez en cuando, realmente, se sienten cansados de 
ella.  
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
10 REFLEXIONES DE RYSZARD 

KAPUSCINSKI SOBRE EL PERIODISMO 
 



1.  ”Heródoto era un hombre curioso que se hacía muchas preguntas, 
y por eso viajó por el mundo de su época en busca de respuestas. 
Siempre creí que los reporteros éramos los buscadores de contextos, 
de las causas que explican lo que sucede. Quizá por eso los 
periódicos son ahora más aburridos y están perdiendo ventas en todo 
el mundo. Ninguno de los 20 finalistas de la última edición del Lettre-
Ulysses del arte del reportaje [premio que se otorga en Berlín], y del 
que soy miembro del jurado, trabaja en medios de comunicación. 
Todos tuvieron que dejar sus empleos para dedicarse al gran 
reportaje. Este género se está trasladando a los libros porque ya no 
cabe en los periódicos, tan interesados en las pequeñas noticias sin 
contexto”. Lo dijo para El País : 
 
2.El Mundo le preguntó:  ¿Cómo debe ser el periodista del siglo XXI?. 
El maestro respondió: “Se diferencia del siglo XX en el sentido 
técnico. Antes el periodista cuando se iba a una guerra tenía libertad 
para moverse. Dependía mucho de su talento, de su validez. Ahora, 
como tenemos teléfonos móviles o Internet el jefe de redacción sabe 
mucho más lo que está pasando. El periodista destacado en un lugar 
sabe lo que ve, mientras que el jefe, que está en Madrid o Roma, 
tiene la información de varias fuentes. Al final, el periodista, en vez 
de llevar a cabo sus investigaciones, se dedica a confirmar lo que el 
jefe le pide desde la redacción. El sentido del trabajo ha cambiado 
mucho. 
 
3. “Me gustaría que mis libros sirvieran para que los lectores del siglo 
XXI comprendieran lo que ha sido el nacimiento del Tercer Mundo, la 
llegada al poder y la, soberanía de sociedades míseras, rurales e 
iletradas, un fenómeno sin precedentes que va a cambiar la 
mentalidad y el modo de vivir en todos los países”. (En El País) 
 
4. ”Antes, los periodistas eran un grupo muy reducido, se les 
valoraba. Ahora el mundo de los medios de comunicación ha 
cambiado radicalmente. La revolución tecnológica ha creado una 
nueva clase de periodista. En Estados Unidos les llaman media 
worker. Los periodistas al estilo clásico son ahora una minoría. La 
mayoría no sabe ni escribir, en sentido profesional, claro. Este tipo de 
periodistas no tiene problemas éticos ni profesionales, ya no se hace 
preguntas. Antes, ser periodista era una manera de vivir, una 
profesión para toda la vida, una razón para vivir, una identidad. 
Ahora la mayoría de estos media workers cambian constantemente 
de trabajo; durante un tiempo hacen de periodistas, luego trabajan 
en otro oficio, luego en una emisora de radio… No se identifican con 
su profesión”. (El País) 
 
5. ”El verdadero periodismo es intencional… Se fija un objetivo e 
intenta provocar algún tipo de cambio. El deber de un periodista es 
informar, informar de manera que ayude a la humanidad y no 
fomentando el odio o la arrogancia. La noticia debe servir para 
aumentar el conocimiento del otro, el respeto del otro. Las guerras 
siempre empiezan mucho antes de que se oiga el primer disparo, 
comienza con un cambio del vocabulario en los medios. En los 
Balcanes se pudo ver claramente cómo se estaba cocinando el 
conflicto”. (El País). 
 
6. ”Esta una profesión muy exigente. Todas lo son, pero la nuestra de 
manera particular. El motivo es que nosotros convivimos con ella 
veinticuatro horas al día. No podemos cerrar nuestra oficina a las 
cuatro de la tarde y ocuparnos de otras actividades. Éste es un 
trabajo que ocupa toda nuestra vida, no hay otro modo de 
ejercitarlo.O, al menos, de hacerlo de un modo perfecto”. (En “Los 
cínicos no sirven para este oficio”) 
 
7. “Hay profesiones para las que, normalmente, se va a launiversidad, 
se obtiene un diploma y ahí se acaba elestudio. Durante el resto de la 
vida se debe,simplemente, administrar lo que se ha aprendido. En el 
periodismo, en cambio, la actualización y el estudio constantes son la 
conditio sine qua non. Nuestro trabajo consiste en investigar y 
describir el mundo contemporáneo, que está en un cambio 
continuo,profundo, dinámico y revolucionario. Día tras día,tenemos 



que estar pendientes de todo esto y en condiciones de prever el 
futuro. Por eso es necesario estudiar y aprender constantemente”. (En 
”Los cínicos no sirven para este oficio”). 
 
8. “Podemos encontrar muchos periodistas jóvenes llenos de 
frustraciones, porque trabajan mucho por un salario muy bajo, luego 
pierden su empleo y a lo mejor no consiguen encontrar otro. Todo 
esto forma parte de nuestra profesión. Por tanto, tened paciencia y 
trabajad. Nuestros lectores,oyentes, telespectadores son personas 
muy justas, que reconocen enseguida la calidad de nuestro trabajo y, 
con la misma rapidez, empiezan a asociarla con nuestro nombre; 
saben que de ese nombre van a recibir un buen producto. Ése es el 
momento en que se convierte uno enun periodista estable. No será 
nuestro director quien lo decida, sino nuestros lectores”. (En ”Los 
cínicos no sirven para este oficio”). 
 
9. “Creo que para ejercer el periodismo, ante todo, hay que ser un 
buen hombre, o una buena mujer: buenos seres humanos. Las malas 
personas no pueden ser buenos periodistas. Si se es una buena 
persona se puede intentar comprender a los demás, sus intenciones, 
su fe,sus intereses, sus dificultades, sus tragedias. Y convertirse, 
inmediatamente, desde el primer momento,en parte de su destino. Es 
una cualidad que en psicologíase denomina «empatía». Mediante la 
empatía, se puede comprender el carácter del propio interlocutor y 
compartir de forma natural y sincera el destino y los problemas de 
los demás”. (En ”Los cínicos no sirven para este oficio”). 
 
10. “Una de las cosas que resulta fundamental entender es que, en la 
mayor parte de los casos, la gente sobre la que vamos a escribir la 
conocemos durante un brevísimo periodo de su vida y de la nuestra. 
A veces vemos a alguien durante cinco o diez minutos, estamos 
viajando a otra parte y a esa persona no volveremos a verla nunca 
más. Por tanto, el secreto de la cuestión está en la cantidad de cosas 
que estas personas son capaces de decirnos en un tiempo tan breve. 
El problema es que las personas, en un primer contacto, son 
generalmente muy calladas, no tienen ganas de hablar. Es una 
experiencia que todos compartimos: es necesario cierto tiempo para 
adaptarse al otro. ¡Pero esos escasos minutos a veces son losúnicos 
que tenemos para hablar con una persona! Para un periodista, si esos 
minutos transcurren en silencio o generan una comunicación 
insatisfactoria, el encuentro es un fracaso. El éxito depende entonces 
de situaciones que están fuera de nuestro control, casi casi de 
“accidentes”". (En ”Los cínicos no sirven para este oficio”)  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Un poco de Historia 
LA CAÍDA DE LA URSS 



En 1991 se desmoronó la Unión Soviética y marcó el fin de una 
época. En cuestión de meses, la otrora superpotencia se disolvió sin 
que nadie supiese preverlo. El secretario general del Partido 
Comunista, Mijaíl Gorbachov había intentado reformar el régimen 
desde 1985, poniendo en marcha unos cambios políticos que 
chocaron contra la vieja guardia. Las resistencias de la línea dura del 
partido estallaron en agosto de 1991, cuando un grupo de golpistas 
intentó derrocar a Gorbachov y tomar el poder para "evitar la 
descomposición del país". 
 
Marzo de 1985 
Mijaíl Gorbachov se convierte en el Secretario General del Partido 
Comunista y comienza a proponer cambios. En política interior 
promueve una serie de reformas, definidas por dos palabras claves: 
glásnost (apertura, transparencia) y perestroika (reestructuración). 
Diciembre de 1985 
Gorbachov nombra a Boris Yeltsin, un jefe del partido de provincia 
relativamente desconocido, como jefe del Partido Comunista en 
Moscú. Yeltsin comienza a recortar los privilegios de los miembros 
del partido en Moscú. Gorbachov también nombra a Eduard 
Shevardnadze como ministro de Exteriores, sustituyendo a Andrei 
Gromyko, un veterano de línea dura. 
Diciembre de 1986 
Como gesto de apertura en el marco de la nueva política, el régimen 
pone fin al destierro del disidente en el exilio Andréi Sájarov. 
 
1987 
Gorbachov presenta un plan de reformas económicas y políticas ante 
el Comité Central y empieza a ganar gran popularidad en los países 
occidentales, por su sus compromisos reformistas. En febrero el 
régimen aprueba una amnistía por la que libera a todos los presos de 
conciencia y dicta la rehabilitación de las víctimas de las purgas de 
Stalin (N. Bujarin, entre otros). En noviembre Yeltsin es relevado de su 
cargo; se dice que está llevando las reformas demasiado lejos y que 
ha criticado a Gorbachov por su lentitud a la hora de poner en 
marcha los cambios. Para algunos, aquí comienzan los problemas 
personales entre ambos políticos. 
 
1988 
La "perestroika" se enfrenta a sus primeros desafíos. El periódico 
comunista Sovetskata Rossiya hace un llamado a resistir contra las 
reformas. En los países bálticos, comienzan los llamamientos a la 
independencia, y se forman partidos políticos en Estonia, Lituania y 
Letonia. Gorbachov recibe al presidente de Estados Unidos, Ronald 
Reagan. En julio la XIX Conferencia del PCUS aprueba un programa de 
reformas políticas que se plasmó en varias enmiendas a la 
Constitución (diciembre) y en la elección, por primera vez con 
candidaturas múltiples, de un Congreso de los Diputados del Pueblo, 
máximo órgano soberano. 
 
Marzo de 1989 
Un nuevo Congreso Popular de Diputados es elegido en el marco de 
las reformas. Los resultados electorales ponen de manifiesto la 
radicalización popular y la irreversible pérdida de autoridad del PCUS. 
Boris Yeltsin gana un escaño por Moscú con una mayoría 
abrumadora. Gorbachov retira las tropas de Afganistán y pone fin a la 
guerra que la URSS había empezado con la invasión de 1979. Una 
manifestación pacífica en Georgia es dispersada con violencia por las 
tropas soviéticas, con un saldo de 19 muertos. 
 
Julio de 1989 
Gorbachov anuncia que los países del Pacto de Varsovia pueden 
decidir su propio futuro. En Polonia, el reformista Lech Walesa gana 
las elecciones y asume el poder. En septiembre, Hungría abre sus 
fronteras hacia occidente sin que se produzca una reacción de las 
tropas soviéticas. Miles de personas comienzan a viajar cruzando las 
fronteras hacia los países occidentales. 
Noviembre de 1989 
Caída del Muro de Berlín. Miles de personas comienzan a destruir y 
cruzar uno de los símbolos más potentes del telón de acero. La URSS 



no reacciona. Bajo el impulso de la llamada "revolución de terciopelo" 
el movimiento reformista depone el gobierno comunista en 
Checoslovaquia, donde Vaclav Havel es elegido presidente. En 
diciembre cae el régimen de Ceaucescu en Rumania por la 
sublevación popular: el presidente y su esposa son ejecutados el día 
de navidad. 
 
Enero de 1990 
Los países bálticos continúan pidiendo la separación de la Unión 
Soviética. En Baku, capital de Azerbaiyán, las tropas soviéticas 
disuelven con violencia una manifestación pro-democracia y mueren 
un centenar de personas. Gorbachov continúa con sus reformas. En 
febrero responde a varias protestas populares y pide al Parlamento 
que convoque elecciones multipartidistas. Gorbachov deja de ser 
secretario general y se convierte en el primero -y último- presidente 
soviético. 
 
Junio - Julio de 1990 
El XXVIII Congreso del PCUS declara la soberanía de Rusia sobre su 
territorio y se adelantó a hacer leyes que procuraban desbancar 
algunas de las normas de la URSS. El Congreso reelige a Gorbachov 
como secretario general, mientras que Yeltsin y otros dirigentes 
radicales abandonan el partido. Para hacer frente a la crisis nacional, 
Gorbachov propone un nuevo Tratado de la Unión, que fue aprobado 
por el Congreso de los Diputados del Pueblo. 
Otoño de 1990 
Ucrania, Armenia, Turkmenistán y Tayikistán reclaman su soberanía. 
Mientras que la comunidad internacional aclama a Gorbachov y le 
otorga el Premio Nobel de la Paz, en su país el presidente enfrenta 
graves problemas económicos. Intenta unir un paquete de reformas 
radicales con uno más cauteloso diseñado por su primer ministro,  
 
Nikolai Ryzhov. 
17 de marzo de 1991 
Se celebra un referéndum sobre el nuevo Tratado del Unión en toda 
la URSS, boicoteado por los países bálticos, Armenia, Georgia y 
Moldavia. La mayoría de los votantes en nueve de las 15 repúblicas 
expresaron su deseo de seguir en la renovada Unión Soviética. En las 
negociaciones que le siguieron, ocho de las nueve repúblicas 
(excepto Ucrania) aprobaron el Nuevo Tratado de la Unión con 
algunas condiciones. El acuerdo oficial haría de la Unión Soviética una 
federación de repúblicas independientes, más descentralizada pero 
con una política exterior, militar y un presidente comunes. Las tres 
repúblicas bálticas, Letonia, Lituania y Estonia, organizan consultas 
electorales para reafirmar su voluntad de independencia. 
 
Junio de 1991 
Los rusos eligen por primera vez a su presidente: Boris Yeltsin. Así, 
los rivales Gorbachov y Yeltsin trabajan juntos en las oficinas en el 
Kremlin. El clamor por la independencia continúa creciendo. En 
enero, las tropas soviéticas disuelven manifestaciones en Lituania y 
Letonia, matando a más de 20 personas. 
31 de julio de 1991 
La URSS y Estados Unidos acuerdan el tratado para reducir las armas 
nucleares estratégicas (START), firmado en Moscú con motivo de la 
visita del presidente George H.W. Bush. El tratado sanciona el fin de 
del enfrentamiento de Moscú con Washington pero agrava las 
tensiones en el aparato del PCUS y en el complejo militar-industrial. 
 
4 de agosto de 1991 
Gorbachov se va de vacaciones a su dacha (casa de campo) en Foros, 
Crimea. Tenía planeada la vuelta a Moscú para el 20 de agosto de 
1991, cuando el Tratado de la Unión iba a ser firmado. 
19 de agosto de 1991 
Una junta golpista creada por el ala dura del Partido Comunista, el 
Comité Estatal de Emergencia, pone en marcha un plan para derrocar 
a Gorbachov y tomar el poder para "evitar la descomposición del 
país". Dirigido por miembros marxistas extremistas del gobierno, el 
golpe intentaba invertir las reformas de Gorbachov y reafirmar el 
control central del gobierno sobre las repúblicas. Los golpistas sacan 



los tanques en Moscú, mientras Yeltsin encabeza una campaña de 
desobediencia civil. La negativa del Ejército de apoyar a los golpistas 
y la firme actitud de los moscovitas, que forman un escudo humano 
en torno al parlamento para evitar su asalto, provocan el fracaso de 
la asonada, que termina dos días más tarde con la detención de los 
golpistas y el retorno de Gorbachov. En Moscú, el poder ya había 
pasado a manos de Yeltsin, que se reafirma como héroe nacional. 
 
29 de agosto de 1991 
Las actividades del PCUS son proscritas por el Tribunal Supremo, se 
disuelven los órganos del poder central y se abre un nuevo período 
constituyente. 
 
6 de septiembre de 1991 
El Consejo de Estado reconoció la independencia de Estonia, Letonia 
y Lituania. 
 
1 de diciembre de 1991 
El 90.3 % de los ucranianos vota por la independencia. 
 
8 de diciembre de 1991 
Los líderes de Rusia, Ucrania y Bielorrusia se reúnen para firmar un 
tratado que marca el nacimiento de la Comunidad de Estados 
Independientes (CEI), una organización supranacional compuesta por 
10 de las 15 ex repúblicas soviéticas. 
 
25 de diciembre de 1991 
Gorbachov anuncia su dimisión y la desintegración de la URSS. La 
bandera tricolor rusa sustituye en el Kremlin a la enseña roja 
soviética. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Ryszard Kapuscinski 
Biografía   

 



Ryszard Kapuściński, reconocido y admirado periodista, 
escritor, historiador y ensayista; autor de culto, de mirada lúcida y 
voz de narrador; peculiar, tierno, irónico, observador detallista, 
profundamente político, casi filosófico, auténtico animal de la 
comunicación y máximo exponente de la crónica internacional en 
esta última mitad del siglo XX. Nació en Pinsk (ciudad de profunda 
mezcolanza cultural, un poleshuk de aquellas ciudades cosmopolitas 
destruidas por el comunismo, la guerra fría y las fronteras, hoy 
Bielorrusia, tras haber pertenecido históricamente a Polonia) el 4 de 
marzo de 1932. .  

En su dilatada y absolutamente intensa carrera periodística fue 
testigo, y principal informador, entre otros hechos, de la llegada de la 
descolonización y la consiguiente independencia del Tercer Mundo, 
el golpe de estado en Chile o la revolución en Irán; presente en 27 
revoluciones, vivió en primera persona 12 frentes de guerra y fue 
condenado en 4 ocasiones a ser fusilado. Un auténtico periodista de 
vocación; honesto, comprometido, arriesgado, audaz, un curioso 
insaciable, un maestro para muchos, ejemplo para casi todos, un 
impagable espejo en el que procurar reflejarse y, esperemos, 
referente para el desgraciadamente perdido periodismo actual. 

Con el recuerdo de no haber tenido un par de buenos zapatos 
hasta llegar a la preadolescencia o de no haber leído un libro hasta 
cumplidos los 12 años, tuvo, como comentaría sin vergüenza más de 
una vez, una infancia difícil (influenciada sobre todo por el delicado 
contexto histórico de la época) que le predispondría, tanto al 
periodismo ético como a su futura y de sobra característica 
implicación personal con los afectados y con el tema a tratar, que 
impregnarían su obra, y que se traducían en una máxima que repetía 
a menudo: "No se puede escribir de alguien con quien no has 
compartido como mínimo algún momento de su vida". Esa actitud, 
así como la práctica de un periodismo honesto con tintes filosóficos -
"se puede se escéptico, pero no cínico: el cinismo te aleja de la gente; 
los cínicos no sirven para este oficio"- le convertirían en uno de los 
profesionales más aclamados, respetados y sinceramente admirados 
de nuestra época. 

Considerado uno de los mejores reporteros internacionales debutó 
con 17 años en la revista polaca "Hoy y mañana". Ingresó en 1951 en 
la Universidad de Varsovia, licenciándose en Historia llegando a 
obtener un master en Arte (1955). Posteriormente impartiría clases 
en las Universidades de Caracas (1978) y en la Temple University de 
Filadelfia (1988) como profesor visitante, y como lector en Harvard, 
Londres, Canberra, Bonn y la British Columbia University de 
Vancouver (Canadá) 

Entre los años 1959 y 1981, hastiado de la censura polaca, 
colaboró con diversos periódicos y revistas internacionales de 
manera que, a pesar de continuar trabajando como corresponsal para 
la agencia de noticias Polish Press en África, Asia y América Latina, 
escribía igualmente para medios tan prestigiosos como la revista 
Time, The New York Times y el Frankfurter Allgemeine Zeitung, 
siendo considerado uno de los mejores reporteros del mundo y de 
quien un autor como Paul Auster señaló, en su propuesta para la 
candidatura del periodista al Premio Príncipe de Asturias que "no 
puedo pensar en otro escritor o novelista vivo, poeta o ensayista cuyo 
trabajo sea más importante para mí". Destacaba en él su incansable 
capacidad de trabajo, una irrepetible combinación de periodismo 
muy documentado -"para escribir una página se han de haber leído 
100", aconsejaba-, una capacidad de análisis de las situaciones 
socioculturales típica de gran cronista y un estilo literario entre lo 
poético y la fabulación que le permitieron granjearse el respeto de 
propios y extraños. 

Miembro de varios consejos editoriales, compaginó desde 1962 sus 
colaboraciones periodísticas con una prolífica actividad literaria, 
entablando a raíz de esto amistad con autores de la talla de Gabriel 
García Márquez (que se referiría a Kapuscinski como “maestro”). La 
mutua admiración entre García Márquez y el reportero polaco se 
plasmó en los talleres de periodismo que dio a principios de este 
siglo en algunas capitales latinoamericanas Es autor de diecinueve 
libros de los que se han vendido cerca de un millón de ejemplares, 
habiéndose, incluso algunos, traducido a más de treinta idiomas. Bus 
po polsku (1962) fue la primera de sus obras, a la que siguieron 



títulos como El Emperador (1978, sobre la decadencia del reinado en 
Etiopía de Haile Selassie), El Sha (1987, en el que aplicaría su 
característico toque de ironía y capacidad de observación, tan típicos 
en él como su afición al detalle chocante e inesperado), La guerra del 
fútbol (1992), Lapidarium (1990), El imperio (1994, sobre la 
descomposición de la Unión Soviética), Ébano (una de sus obras 
canónicas en las que "el enviado de Dios", como le calificaba John Le 
Carré se sumergió en el continente que apenas existía (existe) 
rehuyendo y esquivando las paradas obligadas, los estereotipos y los 
lugares comunes; para vivir en las casas de los arrabales más pobres 
plagadas de cucarachas y aplastadas por el calor; enfermar de 
malaria; correr peligro de muerte perseguido por los guerrilleros y 
sufrir en primera persona el miedo y la desesperanza como medio 
para lograr conformar este testimonio incomparable), así como el 
genial libro de fotografías Desde Africa (2000) o los más reciente 
“Los cínicos no sirven para este oficio”, “Los cinco sentidos del 
periodista”, “El mundo de hoy” y su última obra “Viajes con 
Heródoto”, publicada en 2006 en la que en un complicado ejercicio, 
viaja a través del tiempo y las culturas de la mando del historiador 
(compañero de vocación) griego. 

Kapuscinski se convirtió así en el escritor polaco más traducido y 
publicado en el extranjero. En sus textos supo compaginar la gran 
historia general con la pequeña que afecta a cada individuo. Como 
autor de culto, de análisis fino y pormenorizado de los hechos, en 
sus escritos mezcla periodismo, historia y filosofía. Su visión más 
política que simplemente lineal de los acontecimientos, que imbuyó 
sus primeros textos, fue poco a poco superada por su interés por los 
aspectos culturales y antropológicos del tema. En sus últimos años se 
interesaría particularmente por los procesos relacionados con la 
globalización y las consecuencias que pueden tener para la 
civilización humana.  

Las últimas entrevistas e intervenciones de Kapuscinski estuvieron 
teñidas de la incertidumbre que hoy acongoja al futuro de los medios 
de comunicación tradicionales. Pensaba que la revolución tecnológica 
no debía hacer olvidar los procedimientos tradicionales del mismo. 
"No sea que por miedo a morir nos suicidemos", decía. Opinaba que 
es paradójico que se nos trate de imponer la idea de que el desarrollo 
digital de los medios de comunicación ha conseguido unir a todas las 
partes del planeta en la globalización cuando, al mismo tiempo, la 
temática internacional ocupa cada vez menos espacio en esos 
medios, ocultada por la información local, por los titulares 
sensacionalistas, los cotilleos, los personajillos y toda esa 
información mercancía o pseudos-información. 

En uno de sus últimos seminarios un joven le preguntó cuál era el 
principal riesgo que corría, según él, el periodista en el ejercicio de 
su profesión. Y Kapuscinski respondió: “el principal peligro es la 
rutina. Uno aprende a escribir una noticia con rapidez, y a 
continuación corre el riesgo de estancarse, de quedarse satisfecho 
con ser capaz de escribir una noticia en una hora, convencido de que 
eso es todo lo que requiere el periodismo. Ésta es una visión nefasta 
de la práctica profesional. El periodismo es un acto de creación” Una 
gran lección; su última lección. 

Nombrado Doctor Honoris Causa en nada menos que siete 
ocasiones por la Universidad de Cracovia, la Universidad de Gdansk, 
Universidad de Wroclaw, Universidad de Silesa, la Universidad de 
Barcelona y la Universidad Ramon Llull (en cuyo discurso señaló 
además de que “La guerra es una derrota para la humanidad porque, 
además de poner en tela de juicio la bondad y la inteligencia, 
manifiesta el fracaso del ser humano: su incapacidad de entenderse 
con otros, de ponerse en su piel, sentirse "orgulloso" por el título 
recibido y "honrado" de poder "formar parte de la comunidad 
universitaria e, indirectamente, de la ciudadanía barcelonesa") Ha 
obtenido de igual manera diversos galardones por su creación 
literaria: como el premio Alfred Jurzykowski (Nueva York, 1994), el 
Hansischer Goethe (Hamburgo, 1998), el Imegna (Italia, 2000), el Prix 
de l´Astrolabe, el J. Parandowsky del Pen Club y el Premio Príncipe de 
Asturias de Comunicación y Humanidades concedido 2003 

Ryszard Kapucinksi falleció el 23 de enero de 2007, a los 75 años 
de edad, en Varsovia.  
 



Bibliografía   
 
Bibliografía publicada y disponible en España 
(Según año y versión de la edición correspondiente) 
 
ENCUENTRO CON EL OTRO,  
Editorial Anagrama, S.A., 2007 
 
THE SHADOW OF THE SUN, 
Penguin, 2007 
 
TRAVELS WITH HERODOTUS, 
Allen Lane The Penguin Press, 2007 
 
EL IMPERIO, 
Editorial Anagrama, S.A., 2007 
 
THE COBRA S HEART, 
Penguin, 2007 
 
EBEN, 
Empuries, 2006 
 
VIATGES AMB HERODOT, 
Empuries, 2006 
 
VIAJES CON HERODOTO (5ª ED.), 
Editorial Anagrama, S.A., 2006 
 
SHAH OF SHAHS, 
Penguin, 2006 
 
EL EMPERADOR, 
Editorial Anagrama, S.A., 2006 
 
THE EMPEROR, 
Penguin, 2006 
 
LOS CINICOS NO SIRVEN PARA ESTE OFICIO: SOBRE EL BUEN PERIODISMO, 
Editorial Anagrama, S.A., 2005 
 
THE SHADOW OF THE SUN: MY AFRICAN LIFE, 
Penguin, 2002 
 
EL MUNDO DE HOY, 
Editorial Anagrama, S.A., 2004 
 
UN DIA MES DE VIDA, 
Editorial Empuries, 2003 
 
UN DIA MAS CON VIDA, 
Editorial Anagrama, S.A., 2003 
 
LAPIDARIUM IV, 
Editorial Anagrama, S.A., 2003 
 
EBANO, 
Editorial Anagrama, S.A., 2003 
 
DESDE AFRICA, 
Edicola, 2002 
 
LOS CINICOS NO SIRVEN PARA ESTE OFICIO: SOBRE EL BUEN PERIODISMO, 
Editorial Anagrama, S.A., 2002 
 
EL IMPERIO, 
Editorial Anagrama, S.A., 2002 
 
DESDE AFRICA, 
Edicola, 2001 



 
ANOTHER DAY OF LIFE, 
Penguin, 2001 
 
LA GUERRA DEL FUTBOL, 
Editorial Anagrama, S.A., 1992 
 
EL SHA O LA DESMESURA DEL PODER, 
Editorial Anagrama, S.A., 1987 
 
 
Recursos   
Recursos en línea 
Enlaces de interés 
 
Sitio web oficial Ryszard Kapuscinski 
http://www.kapuscinski.info/ 
 
FNPI-Fundación Nuevo Periodismo Iberoamericano: Ryszard 
Kapuscinski 
http://www.fnpi.org/kapu/ 
 
Acto de investidura de doctor Honoris Causa al Profesor Dr. Ryszard 
Kapuscinski. Universitat Ramon Llull. 
http://www.portalcomunicacion.com/pdf/url_discursos.pdf 
 
Conferencia de Ryszard Kapuscinski en la UAB: Traducir el mundo 
http://www.uab.es/anydelesllengues/c-kapuscinski.htm 
 
Acta del jurado Fundación Premio Príncipe de Asturias. Premio de 
Comunicación y Humanidades 2003. 
http://www.fundacionprincipedeasturias.org/esp/04/premios/premio
s3_2003.html 
 
 
Documentos en línea del autor 
 
KAPUSCINSKI, Ryszard: "¿Reflejan los media la realidad del mundo? 
Nuevas censuras, sutiles manipulaciones". Etcétera. Noviembre, 
2002. 
http://www.etcetera.com.mx/pag87ne25.asp 
 
KAPUSCINSKI, Ryszard: "La historia 'telefalsificada'". Le Monde 
Diplomatique, 2005. 
http://criticaresfacil.com/2006/01/la_historia_telefalsificada.html 
 
KAPUSCINSKI, Ryszard: "La piel del reportero". Etcétera. Agosto, 
2005. 
http://www.etcetera.com.mx/pag87ne25.asp 
 
KAPUSCINSKI, Ryszard: “The open World”. The New Yorker. Feb. 
2007. 
http://www.newyorker.com/reporting/2007/02/05/070205fa_fact_k
apuscinski 
 
 
Otros documentos en línea 
 
BUFORD, Bill: "Ryszard Kapuscinski". Granta, 21. Marzo, 1987. 
http://www.granta.com/extracts/190 
 
CAYUELA, Ricardo: "Entrevista con Ryszard Kapuscinski". Letras 
Libres. Julio, 2002. 
http://www.letraslibres.com/index.php?art=7597 
 
RESTREPO, Javier Daría: "Objetivo: la objetividad". Etcétera. 
Noviembre, 2006. 
http://www.etcetera.com.mx/pag120-127ane73.asp 
 



REYES, Juan Miguel: "Riszard Kapuscinski, el periodismo como 
conocimiento y divulgación de la historia". UNAM. 
http://www.tuobra.unam.mx/publicadas/030704231912.html 
 
VIDAL-FOLCH, Ignacio: "Entrevista a Ryszard Kapuscinski". El País. 
Junio, 2005. 
http://www.ddooss.org/articulos/entrevistas/Kapuscinski.htm 
 
VV.AA.: "La guerra es el fracaso del hombre". BBC Mundo. Mayo, 
2003. 
http://news.bbc.co.uk/hi/spanish/misc/newsid_2995000/2995311.s
tm 
 
VV.AA.: "Ryszard Kapuscinski: reportero del tercer mundo". Sala de 
prensa, 37. Noviembre, 2001. 
http://www.saladeprensa.org/art287.htm 
 
WOLFE, Thomas: "An Interview with Ryszard Kapuscinski: Writing 
About Stuffering". The Journal of the International Institute. 
Noviembre, 1997. 
http://www.umich.edu/~iinet/journal/vol6no1/kapuschinski.html  
 
 
Videos 
 
Reportaje 
http://www.youtube.com/watch?v=F2_Z2XNjcaY&eurl=http://www.po
rtalcomunicacion.com/esp/dest_kapu.html 
 
Entrega Premio Príncipe de Asturias 
http://www.fundacionprincipedeasturias.org/esp/04/premiados/arch
ivos/video/fichero775_2.rm 
 
 
Citas   
 
•"Ahora se suele criticar a la televisión por transmitir tanta violencia, 
cuando más cruel ha sido la Biblia: en sus páginas se come a niños, 
se llama a matar a los enemigos, se queman casas, se sacan los ojos 
a los hombres. Los dueños de la televisión moderna no han inventado 
nada nuevo."  
 
•"Antes, los periodistas eran un grupo muy reducido, se les valoraba. 
Ahora el mundo de los medios de comunicación ha cambiado 
radicalmente. La revolución tecnológica ha creado una nueva clase 
de periodista. En Estados Unidos les llaman media worker. Los 
periodistas al estilo clásico son ahora una minoría. La mayoría no 
sabe ni escribir, en sentido profesional, claro. Este tipo de periodistas 
no tiene problemas éticos ni profesionales, ya no se hace preguntas. 
Antes, ser periodista era una manera de vivir, una profesión para 
toda la vida, una razón para vivir, una identidad. Ahora la mayoría 
de estos media workers cambian constantemente de trabajo; durante 
un tiempo hacen de periodistas, luego trabajan en otro oficio, luego 
en una emisora de radio... No se identifican con su profesión".  
 
•"Confucio ha dicho que como mejor se conoce el mundo es sin salir 
de casa. Y no le falta razón. No es imprescindible desplazarse en el 
espacio; también se puede viajar hacia el fondo del alma".  
 
•“El nacionalismo es algo intrínsecamente malo por dos motivos. 
Primero por creer que unas personas son, por su pertenencia a un 
grupo, mejores que otras. Segundo, porque cuando el problema es el 
otro, la solución implícita de este problema siempre será el otro.”  
 
•"El trabajo de los periodistas no consiste en pisar las cucarachas, 
sino en prender la luz, par que la gente vea cómo las cucarachas 
corren a ocultarse...."  
 
•"En el Tercer Mundo, hay que tener una de estas dos cosas, o 
tiempo, o dinero. Es un principio férreo del oficio de reportero".  



 
•"La ideología del siglo XXI debe ser el humanismo global, pero tiene 
dos peligrosos enemigos: el nacionalismo y el fundamentalismo 
religioso."  
 
•“La mejor forma de conocer el mundo es hacer amistad con el 
mundo. Existe una conexión entre nuestro destino personal y la 
presencia de miles de personas y cosas de cuya existencia no 
sabíamos o no sabemos nada y que pueden influir, de hecho influyen, 
del modo más asombroso, en nuestra vida y su desarrollo, de tal 
forma que, al menos por nuestro propio interés deberíamos 
esforzarnos en conocer no sólo lo que está aquí sino también lo que 
está allá, en algún lugar a gran distancia en nuestro planeta.”  
 
•"Si entre las muchas verdades eliges una sola y la persigues 
ciegamente, ella se convertirá en falsedad, y tú en un fanático".  
 
•"Siempre ha sido el arte el que, con gran anticipación y claridad, ha 
indicado qué rumbo estaba tomando el mundo y las grandes 
transformaciones que se preparan..."  
 
•"Un pueblo desprovisto de Estado busca salvación en los símbolos" 
(El Imperio)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RYSZARD KAPUSCINSKI 
Documento 



Discurso íntegro durante el acto de investidura de doctor 
Honoris Causa de la Universitat Ramon Llull (Barcelona, 17 de 
junio de 2005)  
 
 
Señoras y señores, 
 
Antes de entrar en la materia de mi discurso de investidura, en primer 
lugar deseo expresar mi agradecimiento a la Universitat Ramon Llull 
por la concesión del grado de Doctor Honoris Causa de esta Institución. 
Recibí la noticia de su honorífica distinción con emoción y profunda 
gratitud.  
 
Gracias a su Excelentísima y Magnífica Rectora, Dra. Esther Giménez-
Salinas Colomer, y a los miembros de la Junta Académica y del Equipo 
de Gobierno de la Universitat Ramon Llull por haber tomado la decisión 
de honrarme con este Doctorado, con lo cual, al mismo tiempo, me han 
invitado a formar parte de su comunidad universitaria e, 
indirectamente, de la ciudadanía barcelonesa. Es para mí un gran 
honor y una fuente de satisfacción y orgullo.  
 
No quiero dejarme en el tintero agradecimientos al claustro de la 
Facultad de Ciencias de la Comunicación Blanquerna y, muy 
especialmente, a su decano, Dr. Miquel Tresserras Majó, por haber 
presentado mi candidatura al grado de Doctor Honoris Causa y por 
llevar a cabo el minucioso seguimiento de todo el proceso académico 
que se abre con la presentación de la candidatura y se cierra con el 
acto de hoy. Asimismo, gracias al ilustre Patronato de esta Universidad, 
presidido por Don Leopoldo Rodés Castañé, que ha avalado la decisión 
de la Junta Académica y el Equipo de Gobierno, y al Departamento de 
Periodismo que en todo momento ha apoyado la iniciativa de la 
Facultad y ha ayudado activamente en la organización del evento que 
hoy nos ha reunido aquí. 
 
Y, last but not least, deseo agradecerles a todos ustedes su presencia 
en esta sala. Gracias por venir y por participar en esta ceremonia, que 
para mí reviste gran importancia y me emociona profundamente.  
 
 
 
Excelentísima y Magnífica Rectora, señoras y señores:  
 
Cuando me paro a reflexionar sobre mis viajes por el mundo, viajes que 
se han prolongado durante muchos, muchos años, a veces tengo la 
impresión de que las fronteras y los frentes, los peligros y las 
penalidades propios de esos viajes, me han producido menos inquietud 
que la incógnita, siempre presente y renovada a cada momento, de 
cómo transcurriría cada nuevo encuentro con los Otros, con esas 
personas extrañas con las que me toparía mientras seguía mi camino. 
Pues siempre supe que de ese encuentro dependería mucho, muchísimo, 
si no todo. Cada uno de ellos fue una incógnita: ¿cómo empezaría? 
¿cómo transcurriría? ¿en qué acabaría?  
 
El mero planteamiento de preguntas como éstas es, por supuesto, tan 
antiguo que podría calificarse de eterno. El encuentro con el Otro, con 
personas diferentes, desde siempre ha constituido la experiencia básica 
y universal de nuestra especie. Los arqueólogos nos dicen que los 
grupos humanos más antiguos no contaban con más de treinta o, a lo 
sumo, cincuenta personas. Si aquellas familias-tribus hubiesen sido 
más numerosas, les habría resultado difícil trasladarse con la rapidez 
suficiente. Si hubiesen sido más pequeñas, les habría resultado muy 
difícil defenderse y librar batallas en su lucha por la supervivencia.  
 
Y he aquí a nuestra pequeña familia-tribu siguiendo su camino en 
busca de alimentos y de pronto se encuentra con otra familia-tribu. 
¡Qué momento tan fundamental en la historia del mundo! ¡Qué 
descubrimiento más fabuloso! ¡Descubrir que el mundo está habitado 
por otras personas! Pues hasta aquel momento, el miembro de nuestra 
comunidad familiar y tribal podía vivir convencido de que, conociendo a 



sus treinta, cuarenta o cincuenta hermanos, conocía a todos los 
habitantes de la tierra. Y de pronto descubre que no, ni mucho menos; 
que el mundo también alberga a otros seres parecidos a él, ¡a otras 
personas!  
 
¿Cómo comportarse ante tamaña revelación? ¿Cómo actuar? ¿Qué 
decisión tomar? ¿Abalanzarse con ferocidad sobre los extraños? ¿Pasar 
a su lado con indiferencia y seguir el camino propio? O, tal vez, 
¿intentar conocerlos y tratar de encontrar una manera de entenderse 
con ellos?  
 
Esta misma necesidad de optar por una cosa u otra que se había 
planteado a nuestros antepasados hace miles de años se nos plantea 
también hoy a nosotros, y lo hace, además, con la misma intensidad, 
que no ha variado a lo largo de milenios; la elección resulta hoy igual 
de básica y categórica. ¿Qué actitud adoptar ante el Otro? ¿Cómo 
tratarlo?  
 
Es posible que la cosa derive hacia un duelo, un conflicto o una guerra. 
Testimonios de tales desenlaces llenan todos los archivos imaginables y 
dan fe de ellos los incontables campos de batalla y los restos de ruinas 
diseminados a lo largo y ancho del mundo. Todos ellos son la 
demostración de la derrota del hombre; de que éste no supo o no quiso 
hallar una manera de entenderse con Otros. Las literaturas nacionales 
de todos los países y de todas las épocas han tomado esta tragedia y 
debilidad nuestra como uno de sus temas predilectos: su diversidad de 
matices lo convierte en un tema infinito.  
 
Pero también puede suceder que nuestra familia-tribu, a la que 
seguimos sus pasos, en lugar de atacar y luchar decida aislarse de 
Otros, encerrarse, blindarse. Semejante actitud, con el tiempo, dará 
como resultado construcciones que obedecen a la voluntad de 
atrincheramiento, tales como la Gran Muralla China, las torres y las 
puertas de Babilonia, los limes romanos o las murallas de piedra de los 
incas.  
 
Por fortuna, también aparecen diseminadas profusamente por todo el 
planeta las pruebas de un tercer tipo de comportamiento que ha 
conocido la experiencia humana. Las que indican cooperación. Se trata 
de vestigios de mercados, de puertos marítimos y fluviales; de lugares 
donde se levantaban ágoras y santuarios, donde todavía hoy son 
visibles los restos de algunas sedes de universidades y de academias 
antiguas. Asimismo se han conservado vestigios de ancestrales rutas 
comerciales, tales como la de la seda, la del ámbar o la sahariana. 
Todos aquellos espacios eran lugares de encuentro: allí las personas 
entraban en contacto y se comunicaban, intercambiaban ideas y 
mercancías, sellaban actos de compraventa y ultimaban negocios, 
formaban uniones y alianzas, encontraban objetivos y valores 
comunes. El Otro dejaba de ser sinónimo de lo desconocido y lo hostil, 
de peligro mortal y encarnación del mal. Cada individuo hallaba en sí 
mismo una parte, por minúscula que fuese, de aquel Otro, o al menos 
así lo creía y vivía con este convencimiento.  
 
De manera que al hombre siempre se le abrían tres posibilidades ante 
el encuentro con Otro: podía elegir la guerra, aislarse tras una muralla 
o entablar un diálogo. A lo largo de la historia, el hombre siempre ha 
vacilado ante estas tres opciones y, dependiendo de su cultura y de la 
época en que le ha tocado vivir, elige una u otra. Constatamos que es 
bastante veleidoso en sus decisiones; no siempre se siente seguro, no 
siempre pisa un terreno firme.  
 
Resulta difícil justificar la guerra; opino que la pierden todos porque 
pone de manifiesto el fracaso del ser humano al revelar su incapacidad 
de entenderse con Otros, de ponerse en su piel; y porque pone en tela 
de juicio su bondad e inteligencia. Cuando el encuentro con Otros tiene 
como desenlace la guerra, invariablemente acaba en tragedia, en un 
baño de sangre.  
 
A la idea que llevó al hombre a levantar murallas altísimas y cavar 
profundos fosos con el fin de aislarse de otra gente se la ha 



"bautizado", ya en nuestra época, con el nombre de apartheid. Con 
perjuicio para la verdad y la exactitud, dicha noción ha sido adscrita al 
hoy inexistente régimen blanco de Sudáfrica. Lo cierto es que se había 
practicado el apartheid desde los tiempos inmemoriales. Simplificando 
mucho, se trata de una doctrina cuyos partidarios discurren del 
siguiente modo: "Todo el mundo puede vivir como le dé la gana, solo 
que bien lejos de mí si esa gente no pertenece a mi raza, mi religión y 
mi cultura." Pero ¡ojalá tan sólo se tratase de esto! La realidad es que 
nos hallamos ante una doctrina de desigualdad del género humano, 
premeditada y programática. Los mitos y las leyendas de muchos 
pueblos y tribus rezuman la convicción de que sólo nosotros -los 
miembros de nuestro clan, de nuestra comunidad-somos seres 
humanos; todos los demás son infrahombres, como mucho, o cualquier 
cosa menos personas. Lo que mejor expresaba esta actitud era una 
doctrina de la China antigua: el no chino era considerado como 
excremento del diablo o, en el mejor de los casos, como pobre 
desgraciado que ha tenido la mala suerte de no haber nacido chino. En 
consecuencia, ese Otro era representado como perro, rata o reptil. El 
apartheid fue y sigue siendo una doctrina de odio, desprecio y 
repugnancia hacia el Otro, el extraño.  
 
¡Cuán diferente aparece la imagen del Otro en la época de creencias 
antropomórficas, cuando los dioses podían adoptar el aspecto humano 
y comportarse como personas! Pues en aquellos tiempos, nunca se 
sabía si era dios u hombre el viajero o el peregrino que se acercaba. 
Esta inseguridad, esta intrigante ambivalencia, constituye una de las 
fuentes de la cultura de la hospitalidad, que exige un trato magnánimo 
al visitante, un visitante cuya naturaleza no acaba de ser reconocible.  
 
Escribe de ello nuestro "poeta maldito" decimonónico, Cyprian Norwid. 
En la Introducción a su Odisea, reflexiona sobre las fuentes de esa 
hospitalidad que arropó a Ulises en su camino de vuelta a Ítaca. "Allí, 
en la naturaleza de cada mendigo y de cada vagabundo extraño", 
expresa Norwid, "se sospechaba un origen divino. No se concebía, antes 
de acogerlo, preguntar al visitante quién era; sólo después de dar por 
supuesta su divinidad se descendía a las preguntas terrenales, y esto se 
llama hospitalidad; y, por eso mismo, se la colocaba entre las prácticas 
y virtudes más piadosas. ¡Los griegos de Homero no conocían al "último 
de entre los hombres"! Siempre el hombre fue el primero, es decir, 
divino."  
 
La cultura entendida por los griegos en el sentido en que lo plasma 
Norwid saca a la luz nuevos significados de las cosas, significados 
amables y benévolos con el hombre. Las puertas y portaladas sirven no 
sólo para aislarse del Otro, sino que también pueden abrirse ante él, 
invitándolo a franquearlas. La calzada no tiene por qué ser esa vía por 
la que cabe esperar la llegada de columnas enemigas; también puede 
ser ese camino por el que, ataviado con ropas de peregrino, se 
aproxime a nuestra morada uno de los dioses. Gracias a 
interpretaciones como ésta, empezamos a movernos en un mundo no 
sólo mucho más rico, sino también acogedor y lleno de buena 
disposición hacia nuestro semejante, un mundo en el que nosotros 
mismos sentiremos el deseo de salir al encuentro del Otro.  
 
Emmanuel Lévinas llama "acontecimiento" al encuentro con el Otro; lo 
califica, incluso, de "acontecimiento fundamental". Se trata de la 
experiencia más importante, del más amplio de los horizontes. Lévinas, 
como es sabido, pertenece al grupo de filósofos dialogistas -tales como 
Martin Buber, Ferdinand Ebner y Gabriel Marcel- que han desarrollado 
la idea del Otro -en tanto que ente único e irrepetible- desde unas 
posturas de oposición, más o menos directas, hacia dos fenómenos 
aparecidos en el siglo XX y que no son otros que:  
 
 
 
-La aparición de la sociedad de masas, que anula el hecho diferencial 
del individuo 
- La expansión de las destructivas ideologías totalitarias. 
Estos filósofos intentan salvar lo que consideran el valor supremo: el 
individuo. Intentan salvar de la actuación de las masas y de los 



totalitarismos, aniquiladora de toda identidad individual, a mí, a ti, al 
Otro, a los Otros (por eso han divulgado la noción de Otro: para 
subrayar la diferencia entre los individuos, y la diferencia de sus 
rasgos individualizadores, únicos e intransferibles).  
 
Fue una corriente de pensamiento de gran trascendencia, una corriente 
que salvaba y elevaba al ser humano, que salvaba y elevaba al Otro, 
ante el cual -como lo expresó Lévinas- no sólo debo colocarme en pie de 
igualdad y con el cual debo mantener un diálogo, sino que tengo la 
obligación de "ser responsable de él".  
 
En cuanto a la actitud hacia el Otro -hacia los Otros- los dialogistas 
rechazan la guerra, que consideran un camino que conduce a un único 
fin: el aniquilamiento. Asimismo, critican la indiferencia y el 
aislamiento tras una muralla. En lugar de estas actitudes, pregonan la 
necesidad -más aún: el deber ético- de posturas abiertas, de 
acercamiento y buena disposición.  
 
En el marco de estas ideas y convicciones, dentro de esa misma 
corriente de reflexión y búsqueda, surge la gran obra investigadora de 
Bronis?aw Malinowski, que guarda gran similitud con las posturas 
encomiadas por los dialogistas.  
 
El reto de Malinowski: ¿cómo acercarse al Otro, cuando no se trata de 
un ser hipotético ni teórico, sino de una persona de carne y hueso que 
pertenece a otra raza, que tiene una fe y un sistema de valores 
diferente, que tiene sus propias costumbres y tradiciones, su propia 
cultura?  
 
No pasemos por alto el hecho de que, por lo general, la noción del Otro 
se ha definido desde el punto de vista del blanco, del europeo. Pero 
cuando, hoy en día, camino por un poblado etíope levantado en medio 
de las montañas, corre tras de mí un grupo de niños deshechos en risas 
y regocijo; me señalan con el dedo y exclaman: ¡Ferenchi! ¡Ferenchi!, lo 
que significa, precisamente, "otro", "extraño". Es un pequeño ejemplo de 
la actual "desjerarquización" del mundo y de sus culturas. Es cierto que 
el Otro, a mí, se me antoja diferente, pero igual de diferente me ve él, y 
para él yo soy el Otro. En este sentido, todos vamos en el mismo carro. 
Todos los habitantes de nuestro planeta somos Otros ante otros Otros: 
yo ante ellos, ellos ante mí.  
 
En la época de Malinowski (al igual que en los siglos precedentes), el 
blanco, el europeo, abandona su continente casi exclusivamente con un 
único fin: la conquista. Sale de casa para hacerse con el dominio de 
otras tierras, para conseguir esclavos, para hacer negocio o para 
evangelizar. Sus expediciones a menudo se convierten en baños de 
sangre, como fue el caso de la conquista colombina de las dos 
Américas, seguida por la de los colonos blancos llegados del viejo 
continente, la conquista de África, de Asia, de Australia.  
 
Malinowski viaja a las islas del Pacífico con un objetivo del todo 
diferente: para conocer al Otro; a él, a sus vecinos, sus costumbres y su 
lengua, para ver cómo vive. Quiere verlo todo con sus propios ojos y 
vivirlo todo en carne propia. Quiere acumular experiencias para, más 
tarde, dar fe de lo vivido.  
 
Un proyecto que a primera vista se nos antoja tan evidente resulta, sin 
embargo, revolucionario, "mundoclasta" (permítanme el neologismo), 
pues desvela una debilidad -cierto que en grados diferentes- o, más 
bien, un rasgo intrínseco de cualquier cultura que consiste en que una 
tiene dificultades a la hora de comprender a la otra. O, más bien que 
esas dificultades las tienen las personas que pertenecen a una 
determinada cultura, sus partícipes y portadores.  
 
A saber: Malinowski dice que después de llegar a las tierras objeto de 
sus estudios, las islas Trobriand (hoy Kiriwina), descubre que los 
blancos que llevan años viviendo allí no sólo no saben nada de la 
población local y de su cultura, sino que tienen de ellas una imagen 
falsa, teñida de arrogancia y desdén.  
 



Él mismo, en contra de todas las costumbres coloniales establecidas, 
planta su tienda en medio de una aldea y convive con la población 
local. La experiencia no le resultará nada fácil. En su conservado Diario 
en el sentido estricto de la palabra, a cada momento menciona sus 
muchas dificultades, habla de sus cambios de humor, de su 
abatimiento, de frecuentes estados depresivos. Cuando alguien se ve 
arrancado -voluntaria o involuntariamente- de su cultura, paga por ello 
un precio muy alto. Por eso resulta tan importante la posesión de una 
identidad propia y definida y la firme convicción de que esa identidad 
tiene fuerza, valor y madurez. Sólo entonces puede el hombre 
encararse con otra cultura. En el caso contrario, tenderá a ocultarse en 
su escondrijo, a aislarse, miedoso, de otras personas. Tanto más 
cuanto que el Otro no es sino un espejo en el que se contempla -y en el 
que es contemplado-, un espejo que lo desenmascara y lo desnuda, cosa 
que todo el mundo más bien prefiere evitar.  
 
Llama la atención el hecho de que, cuando la Europa natal de 
Malinowski es escenario de la Primera Guerra Mundial, el joven 
antropólogo se concentra en el estudio de la cultura de intercambio. 
Investiga los contactos entre los habitantes de las islas Trobriand y sus 
ritos comunes, investigaciones que plasmará en su magnífica obra Los 
argonautas del Pacífico occidental y a partir de las cuales formulará 
esa tesis tan importante como, lamentablemente, poco observada y que 
reza: "para poder juzgar, hay que estar allí". También formula otra 
tesis, sumamente atrevida para la época, de que no existen culturas 
superiores e inferiores, sólo hay culturas diferentes que, cada una a su 
manera, satisfacen las necesidades y las expectativas de sus partícipes. 
Para Malinowski, la persona perteneciente a otra raza y a otra cultura 
es una persona cuyo comportamiento -como el comportamiento de 
cualquiera de nosotros- encierra y rezuma dignidad, respeto por unos 
valores establecidos, por una tradición y unas costumbres.  
 
Mientras que Malinowski empezaba su trabajo en el momento de la 
aparición de la sociedad de masas, hoy vivimos en una época de 
transición entre la sociedad de masas y la sociedad planetaria. Hay 
muchos factores que favorecen este paso: la revolución electrónica, el 
impresionante desarrollo de todo tipo de comunicaciones, facilidades 
nunca vistas de trasladarse de un lugar a otro y también -y relacionado 
con todo ello- las transformaciones que se producen en la mentalidad 
de las generaciones más jóvenes y en la cultura, en el sentido más 
amplio de la palabra.  
 
Y todo esto ¿de qué manera cambiará nuestra actitud -marcada por 
nuestra cultura- hacia personas de otra o de otras culturas? ¿Cómo 
influirá en la relación Yo-el Otro dentro del marco de mi propia cultura 
y fuera de él? Resulta muy difícil dar una respuesta inequívoca y 
definitiva a estas preguntas, pues hablamos de un proceso en curso, en 
el que, además, estamos inmersos nosotros mismos y carecemos de esa 
perspectiva de tiempo que posibilita una reflexión fehaciente.  
 
Lévinas se planteó la relación Yo-el Otro en el marco de una sola 
civilización, histórica y racialmente homogénea. Malinowski estudió las 
tribus melanesias en una época en la que éstas aún conservaban su 
estado genuino, todavía ajeno a la ulterior contaminación por la 
tecnología, la organización y el mercado occidentales.  
 
Semejantes posibilidades son hoy una rareza. La cultura se vuelve cada 
vez más híbrida, heterogénea. No hace mucho contemplé en Dubay una 
escena asombrosa. Por la orilla del mar caminaba una muchacha. Sin 
lugar a dudas, musulmana. Iba vestida con un pantalón vaquero y una 
blusa muy ceñida, pero, al mismo tiempo, su cabeza aparecía cubierta. 
Sólo la cabeza, pero estaba envuelta en un chador tan puritana y 
herméticamente atado que ni siquiera se le veían los ojos.  
 
Hoy en día existen ya escuelas de pensamiento en disciplinas como la 
filosofía, la antropología y la crítica literaria que prestan especial 
atención a todo este proceso de "hibridización" y transformación de la 
cultura. Dicho proceso se observa sobre todo en aquellas regiones en 
las que las fronteras entre Estados también lo han sido entre culturas 
(como la mexicano-estadounidense), así como en metrópolis 



gigantescas como São Paulo, Singapur o Nueva York, donde hay una 
mezcla de razas y culturas de lo más variopinta. De todos modos, 
decimos del mundo de hoy que es multiétnico y multicultural no porque 
haya aumentado el número de comunidades y culturas con respecto al 
pasado, sino porque hablan con una voz cada vez más audible, 
independiente y decidida, exigiendo aceptación y reconocimiento a su 
valía y un lugar en torno a la mesa de las naciones.  
 
Sin embargo, el auténtico desafío de nuestro tiempo, el encuentro con 
el nuevo Otro, el Otro de nuevo cuño, hunde sus raíces en un contexto 
histórico más amplio. Veamos: La segunda mitad del siglo XX es ese 
momento histórico en que dos tercios de la población mundial se 
liberan del yugo colonial y se convierten en ciudadanos de Estados 
independientes, al menos desde el punto de vista formal. Poco a poco, 
esas personas empiezan a descubrir su propio pasado, sus mitos y 
leyendas, sus raíces y su identidad, y una vez descubierta y asumida 
esta última, se sienten orgullosas de ella. Esos hombres y mujeres 
empiezan a sentirse ellos mismos, sus propios amos y dueños de su 
destino, y les resulta odioso que se los trate como objetos, como extras, 
como víctimas pasivas de un antiguo dominio ajeno.  
 
Hoy, nuestro planeta, habitado durante siglos por un puñado de 
hombres libres e ingentes masas de hombres esclavizados, se va 
llenando de naciones y comunidades cuyo sentimiento de su propio 
valor e importancia no cesa de crecer, como tampoco cesa de aumentar 
su número. Este proceso a menudo transcurre en medio de inmensas 
dificultades, de conflictos y tragedias que arrojan estremecedores 
saldos de víctimas.  
 
A lo mejor nos dirigimos hacia un mundo tan nuevo y distinto que las 
experiencias acumuladas a lo largo de la historia nos resulten 
insuficientes para comprenderlo y movernos por él sin perder rumbo. 
En cualquier caso, el mundo en el que entramos se puede calificar de 
Planeta de la Gran Oportunidad, pero no una oportunidad sin 
condiciones. Se abrirá sólo a aquellos que ante sus nuevos deberes 
muestren una actitud seria y responsable, con lo cual también 
demostrarán que se toman en serio a sí mismos. Es un mundo que tiene 
mucho que ofrecer pero que, también, plantea muchas exigencias. 
Moverse por él buscando atajos puede acabar resultando un viaje a 
ninguna parte.  
 
En este mundo de nuevo cuño, a cada momento nos toparemos con un 
nuevo Otro, que poco a poco irá emergiendo del caos y la confusión de 
nuestra contemporaneidad. Es posible que ese Otro nazca de la 
confluencia de las dos corrientes contrapuestas que influyen 
decisivamente en la formación de la cultura del mundo contemporáneo: 
la corriente globalizadora, que uniformiza nuestra realidad, y su 
contraria, la que preserva nuestros hechos diferenciales, nuestra 
originalidad e "irrepetibilidad". Es posible que ese Otro sea su fruto y 
heredero. Debemos intentar comprenderlo, y buscar diálogo con él. Mi 
experiencia de convivir con Otros, muy remotos, durante largos años 
me ha enseñado que la buena disposición hacia otro ser humano es esa 
única base que puede hacer vibrar en él la cuerda de la humanidad.  
 
¿Quién será ese nuevo Otro? ¿Cómo transcurrirá nuestro encuentro? 
¿Qué cosas nos diremos? ¿En qué lengua? ¿Sabremos escucharnos? 
¿Sabremos entendernos? ¿Sabremos, entre los dos, seguir aquello que -
en palabras de Joseph Conrad- "habla de nuestra capacidad de alegría 
y de admiración, dirígese al sentimiento del misterio que rodea 
nuestras vidas, a nuestro sentido de la piedad, de la belleza y del dolor, 
al sentimiento que nos vincula con toda la creación; y a la convicción 
sutil, pero invencible, de la solidaridad que une la soledad de 
innumerables corazones: a esa solidaridad en los sueños, en el placer, 
en la tristeza, en los anhelos, en las ilusiones, en la esperanza y el 
temor, que relaciona cada hombre con su prójimo y mancomuna toda 
la humanidad, los muertos con los vivos, y los vivos con aquellos que 
aún han de nacer"? (*) 

 
(*) El negro del Narcissus, traducción de Ricardo Baeza, 
Barcelona, Seix Barral, 1985.  



 

 

 

 

 

 

 

 
 

INFORMACIÓN 

Museos y Exposiciones 
Fundación Municipal de Cultura 

Ayuntamiento de Valladolid 

Tfno.- 983-426246 

Fax.- 983-426254 

www.info.valladolid.es 

exposiciones@fmcva.org 

 
 
 
 
 

 


